
 

Espacios posibles: la crítica poscolonial 
en Latinoamérica y el Caribe

Carlos Aguirre Aguirre

Fotografía:
ChatGPT + DALL·E (IA)



BY    NC ND TRAMA  |  VOL 9, (2)  |  JULIO - DICIEMBRE, 2020 76TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025 Instituto Tecnológico de Costa Rica

Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

Possible Spaces: Postcolonial Theory in 
Latin America and the Caribbean

Revista Trama
Volumen 14, número 1
Enero - Junio 2025
Páginas: 75-97
ISSN: 1659-343X
https://revistas.tec.ac.cr/trama

Carlos Aguirre Aguirre1

Fecha de recepción: 8 de septiembre, 2025

Fecha de aprobación: 12 de octubre, 2025

Carlos Aguirre Aguirre (2025). Espacios posibles: la crítica poscolonial en 

Latinoamérica y el Caribe. Trama, Revista de ciencias sociales y humanidades, Volumen 

14, (1), Enero-Junio, págs. 75-97

DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294

1Doctor en Filosofía (UNC, Argentina).
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) - Instituto de Filosofía Argentina y 
Americana (IFAA, FFyL - UNCUyo, Argentina)
Mendoza, Argentina. CP.:5500
Correo electrónico: aguirreaguirrecarlos@gmail.com

https://revistas.tec.ac.cr/trama 
https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294


77TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.XXXXInstituto Tecnológico de Costa Rica 77TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

El trabajo expone las posibles modulaciones 
de la crítica poscolonial en Latinoamérica y 
el Caribe tomando como eje de discusión 
el problema actual de la cultura. Para eso, 
se detiene en la imbricación que existe 
entre “cultura” y “diferencia” en el marco 
de las relaciones coloniales de poder 
y las representaciones culturales de la 
modernidad occidental. Argumentando 
que uno de los principales elementos 
de la crítica poscolonial es desarticular 
las representaciones dicotómicas de 
las identidades modernas, el trabajo 
propone un cruce entre la noción de entre-
lugar (Bhabha) y el neologismo caribeño 
de transculturación (Ortiz), con el fin 
de meditar los espacios de hibridación 
poscolonial. La hibridación es reflexionada 
en un sentido heurístico, intersticial y 
estratégico. A continuación, establece un 
contrapunto entre distintos momentos 
de las elaboraciones de Walter Mignolo 
sobre la crítica poscolonial, como posible 
lectura latinoamericana de las herencias 
coloniales, para finalmente detenerse en la 
propuesta relacional de Édouard Glissant 
marcando la sintonía de su poética filosófica 
con algunos problemas detectados por la 
poscolonialidad.   

Palabras clave: Poscolonialidad, Édouard 
Glissant, Hibridez, Tercer Espacio, Cultura.

Resumen Abstract

This paper presents the possible 
modulations of postcolonial theory in Latin 
America and the Caribbean, taking the 
current problem of culture as its focus of 
discussion. To this end, it examines the 
interweaving of "culture" and "difference" 
within the framework of colonial power 
relations and the cultural representations 
of Western modernity. Arguing that one 
of the main elements of postcolonial 
criticism is to dismantle dichotomous 
representations of modern identities, the 
paper proposes an intersection between 
the notion of in-between (Bhabha) and the 
Caribbean neologism of transculturation 
(Ortiz), in order to reflect on the spaces of 
postcolonial hybridization. Hybridization 
is reflected upon in a heuristic, interstitial, 
and strategic sense. It then establishes a 
counterpoint between different moments 
of Walter Mignolo's elaborations on 
postcolonial criticism, as a possible Latin 
American reading of colonial legacies, to 
finally focus on the relational proposal of 
Édouard Glissant, highlighting the harmony 
of his philosophical poetics with some 
problems detected by postcoloniality.

Key words: Postcoloniality, Édouard 
Glissant, Hybridity, Third Space, Culture.



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

78TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

El malestar poscolonial de la cultura
La continuas segmentaciones en zonas geográficas y geo-

culturales disociadas por las representaciones “Primer mundo” y 
“Tercer mundo” es una obsesión no menor dentro de los estudios sobre 
la crítica cultural y la filosofía de la cultura en Latinoamérica por lo menos 
en la década de los ‘80 y ‘90. No nos referimos a cuestiones meramente 
de índole académica o de agenda intelectual, sino, también, a cómo 
las indagaciones acerca de los efectos de la representación marginal 
y ontológica de Latinoamérica como un todo homogéneo, o un sitial en 
el que se “vive” la alteridad auténtica de un nosotros latinoamericano, 
en más de una ocasión se vuelve un problema al momento de estudiar 
los espacios de la cultura. Por cultura nos referimos a un proceso 
complejo que, al decir de autores como Raymond Williams (2009), Terry 
Eagleton (2017) o Stuart Hall (2011), da cuenta no solo de los valores con 
los que se autoconstituyen determinadas comunidades, sino, más 
bien, de las formas en que se cristalizan relaciones de poder y saber, 
pugnas hegemónicas y contrahegemónicas, dentro de un entramado 
simbólico, lingüístico e histórico que pone en cuestión las usuales 
categorías de civilización o alta cultura. Por ejemplo, sobre la agenda de 
los Estudios Culturales, Hall en una entrevista dice que: 

Enfocar la cultura o las expresiones culturales desde un 
punto de vista meramente formal, concebirlas como simples 
valores o significados, en absoluto constituye la temática de 
los cultural studies. Realizar cultural studies significa un intento 
de identificar los vínculos de la cultura —del significado o del 
meaning making— con otras esferas de la vida social, o bien 
con la economía, la política, la raza, la estructuración de las 
clases y de los géneros, etc. En mi opinión, se puede hablar de 
cultural studies tan sólo si se trabaja para desenmascarar la 
interrelación entre cultura y poder (Hall, en Mellino, 2011, p. 15, 
cursivas en el original)

La respuesta de Hall, por más obvia que se manifieste, esconde 
algo sugerente al momento de reflexionar acerca de la crítica 
poscolonial en Latinoamérica y el Caribe: la cultura no se puede 
encarar de manera formal, y sí como un tejido que contamina otras 
esferas de la vida social. Posiblemente a esto se le puede adosar lo 
indicado por Williams en Literatura e ideología en el que distingue 
las diferencias entre cultura residual y cultura emergente. Nos 
interesa destacar esto por el simple hecho de que si en la entrevista 
antes citada Hall argumenta la necesidad de desenmascarar la 
relación entre cultual y poder, Williams comprende que en este 
mismo entramado de vínculos ríspidos, en esa misma zona de 
confrontaciones donde se encastran en los productos culturales, hay 



Carlos Aguirre Aguirre

79TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 79TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

culturas residuales como expresiones y valores que no puede ser 
codificados y expresados en los términos de la cultura dominante. Lo 
residual, a su vez, denota una ambivalencia: por momentos se distancia 
y en otros momentos se integra a la cultura dominante. 

Williams alerta que, “en ciertas instancias, la cultura 
dominante no puede permitir demasiado volumen de este tipo 
de prácticas y experiencias por fuera de sí, y no quiere correr 
riesgos” (2012, p. 62). La cultura emergente, en cambio, nos habla de 
experiencias novedosas que no se limitan a ejecutar las decisiones 
de la cultura dominante, porque, en tanto que aparecen bajo la forma 
de significados y prácticas subrepticias, pero igualmente nuevas 
en sus fisonomías, se vuelven in-codificables. En consecuencia, 
lo residual y lo emergente se pueden analizar como las arterias de 
diferencias culturales que desmantelan el montaje identitario de la 
modernidad occidental y sus modelos de referencia. Y es en este 
orden de asuntos donde la crítica poscolonial viene a modular una 
“crítica” de los marcos representacionales imperiales que por siglos 
ha dominado el campo cultural de las humanidades en sus órdenes 
conceptuales y categoriales. Si volvemos a Hall, preguntarse por 
¿Cuándo fue lo “postcolonial”? (2008) revela una sospecha de sentido 
acerca de los efectos coloniales del eje modernizador occidental a 
partir del cual la cultura, incluso con sus modulaciones residuales y 
emergentes, se evalúa con centros y universalismos.

De esto último, en mayor y menor medida, y desplazándonos 
a nuestra región, son cómplices muchas filosofías de Latinoamérica 
(Kusch, 1976; Zea, 1980; Dussel, 1982; Cullen, 1986) en su búsqueda 
de un núcleo gravitante del pensar, para así argumentar no solo 
un provincialismo romántico y sustancializado opuesto, por 
inversión, a la racionalidad moderna colonial, sino también una 
pureza interpretativa de las formas culturales. Consecuencia de 
esto es no advertir que el flujo diseminado de marcas culturales 
discontinúas, en las que las demarcaciones “Norte/Sur”, “Centro/
Periferia” y “Moderno/Premoderno” pierden rigidez, cristaliza 
una multilocalización de los dispositivos escriturales, estéticos 
y artísticos, que convierten a los extremos alterizados de las 
demarcaciones anotadas (“Sur”, “Periferia” y “Premoderno”) 
en lugares de proyección crítica y marcas de una diferencia que 
desacomoda los binarios imperiales. La inclinación por describir 
a la Historia de las Ideas y a la Filosofía Latinoamericana como un 
núcleo homogéneo pierde de vista sus rispideces, diferencias y 
debates internos que, en mayor o menor grado, pueden atender 



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

80TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

al problema de los cruces culturales, en la forma de un proceso o 
fenómeno que fractura la lógica clásica de la identidad. Los arquetipos 
mítico-éticos del estar de Rodolfo Kusch o a la contra-exterioridad 
liberadora del Otro reflexionada por Enrique Dussel, por solo mencionar 
algunos ejemplos, no consiguen conversar con eso que Eduardo Grüner 
llama “historicidades diferenciales”, las cuales, analizadas por Arturo 
Roig (1993), fueron preocupación central en discusiones encaminadas 
por cavilar las “bifurcaciones y las des-conexiones / re-conexiones de las 
situación ‘post-colonial’” (Grüner, 2009, p. 39, cursivas en el original). 

Con esto último no buscamos argumentar que lo poscolonial 
rechaza del todo las modulaciones filosóficas latinoamericanas, 
pues sería omitir la relevancia de una genealogía que constituye un 
acervo importante dentro de la producción teórica local, sino afirmar 
brevemente que la crítica poscolonial tiene como eje de análisis 
desmenuzar la ficción y las limitaciones que suponen los resguardos 
identitarios y los patrones de representación clásicos al momento 
de estudiar las marcas coloniales del mundo contemporáneo. 
Hablar de translocalización de la cultura, dimensionando los 
mecanismos de resistencia y asimilación al interior de los signos 
históricos descolonizadores de Latinoamérica y el Caribe, expresa 
un síntoma; una lógica de sentido que hace hincapié en las 
filiaciones coloniales y poscoloniales de lo que en su momento 
Mary Louise Pratt teoriza como zona de contacto (2010, p. 34): lugar 
en el que se dinamizan resistencia y negociaciones transculturales 
permeadas por relaciones coloniales de violencia epistémica. 
Así, la insistencia, siguiendo a Hall, de una doble inscripción que 
descompone los espacios claramente demarcados de “adentro/
afuera”, o los de “centro/periferia”, “Mismo/Otro”, “Blanco/Negro”, 
“Autenticidad/Imitación”, etc., convierte a la crítica poscolonial en 
un sitio epistemológico que intenta principalmente reinterpretar 
los procesos de coloniales como globales, trasnacionales, híbridos 
e intersticiales (2008, p. 568).

La cultura, entonces, se traduce como un espacio donde 
lo residual y lo emergente dentro de nuestras sociedades 
latinoamericanas y caribeñas aparecen con el metabolismo de 
diferencias que quiebran “la forma binaria —al decir de Hall— en 
la que el encuentro colonial ha sido representado durante tanto 
tiempo” (Ibid.). Para desmenuzar esto es imperioso entender que 
la reivindicación de una tradición local, como se hizo no solo en la 
Filosofía de la Liberación, sino también en parte de la literatura del 
llamado Boom Latinoamericano, encubre cómo las diferencias entre 
la cultura colonizadora (dominante) y la cultura colonizada (expresada 



Carlos Aguirre Aguirre

81TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 81TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

en muchos ocasiones en lo residual y lo emergente) nunca operan 
de manera puramente dicotómica. Y con esto nuevamente aparece 
el problema de la lógica de la identidad, como resguardo ontológico 
y/o metafísico que garantizaría un desprendimiento de la lógica 
colonial de los centros metropolitanos. Este marco interpretativo 
soslaya cómo los efectos históricos y culturales en el largo plazo de 
la transculturación que, agrega Hall, “caracterizó la experiencia de la 
colonización […] resultaron ser irreversibles. Las diferencias entre las 
culturas colonizadoras y las colonizadas, por supuesto, siguen siendo 
profundas. Pero nunca han operado de una forma puramente binaria y 
sin duda no lo hacen ahora” (Ibid.). 

Por su parte, como argumenta Nelly Richard, afirmar un 
sitio esencial de la cultura, un espacio de alteridad incontaminado 
por el centro, es un ejercicio que continúa cautivo del sistema de 
representación colonial occidental; un tablero de identidades que 
divide al mundo en áreas geo-culturales delimitadas entre sí. Esto, 
dice Richard, revela un gesto doble: “el gesto colonizador de asignar 
identidad según la norma occidentalizada de lo Mismo (la identificación 
por imposición) y el gesto anticolonialista de re-afirmarse desde la 
negación (la identidad por oposición)” (Richard, 1993, p. 212). Con esto, 
es necesario aclarar varias cuestiones: lo poscolonial no significa un 
“después de…”, sino la marca colonial que sigue presente en relatos, 
archivos, tránsitos culturales y jerarquías epistemológicas en nuestro 
presente (puede identificarse en lo que Aníbal Quijano (2011) define 
por “colonialidad del poder”); la crítica poscolonial no esquiva las 
jerarquías culturales trazadas desde la Conquista y la colonización en 
Latinoamérica y el Caribe, sino, más bien, las rastrea e intenta revelar 
que en la “negociación” entre culturas, incluso bajo severas relaciones 
de poder, hay instantes de subversión y de desarticulación crítica; y 
“poscolonialismo” y “posmodernidad” son apuestas diferentes que 
leen de forma desigual las activas mutaciones de un sujeto subalterno 
que interrumpe las coordenadas simbólicas del sujeto centrado, 
moderno y racional. Volviendo a Richard, lo poscolonial busca subvertir 
no solo el trazado negativo de la figura del Otro delineada por la cultura 
dominante, sino también la reinversión de ella realizada por el sujeto 
colonial, bajo la cara de una contra-identidad, pues esto último, en 
efecto, dejaría intacto la tendencia logocéntrica de “dicotomizar el 
continuum humano en los contrastes nosotros-ellos” (Ibid.).



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

82TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

El logocentrismo occidental, siguiendo a Jacques Derrida (1986), 
está compuesto por una cadena de centramientos: fonocentrismo y 
etnocentrismo. La historia de la escritura como extensión del habla; 
es decir, la versión instrumental de la escritura, junto con la historia 
de la ciencia lógica y el disimulo metafísico del germen de la escritura, 
en su acto mismo de producción, es lo que conduce a la aparición un 
pensamiento de la huella, agrega Derrida, ubicado dentro del texto, 
dentro de la escritura, transgrediendo las paralizaciones ontológicas 
del habla. Tanto Gayatri Spivak como Homi Bhabha, ambos autores 
de la crítica poscolonial, se ven atraídos por la afrenta teórica de 
Derrida para evaluar cómo la identidad deja de ser un “objeto” eficiente 
al momento de pesquisar los silencios, forclusiones y espacios 
intermedios de la cultura. En Crítica de la razón poscolonial (1999) Spivak 
zigzaguea críticamente las filosofías de Kant, Hegel y Marx sacando 
a flote la figura del informante nativo: figura forcluida, colocada bajo 
tachadura y ausencia convertida en presencia necesaria en Kant, Hegel 
y Marx al momento de construir sistemas teórico-epistemológicos. 

Son la huella, los espacios en blancos, los entres, lo que inquieta a 
Spivak al interior de sistemas teórico-epistemológicos cuyo sostén, en 
muchas ocasiones, es un decurso progresivo y asuntivo del tiempo que 
tiene por costo paralizar el rendimiento crítico de todo aquello censurado 
por el Logos universal y sus categorías transparentes. Nuevamente acá 
nos encontramos con el problema de las segmentaciones culturales, 
como exposición de relaciones de poder sostenidas por los textos y 
por las marcas invisibles que los acompañan. La amenaza contra esto 
por parte de la deconstrucción, leyendo a Spivak, es detectar en la 
escritura la ambivalencia, el intersticio y la ambigüedad de los signos 
culturales frente a la ideología colonial moderna; es decir, considerar 
que la cancelación absoluta de la diferencia —su alterización como 
exterioridad plena en un afuera— es producto de la definición selectiva 
de un otro irrepresentable por parte del etnocentrismo de Occidente 
que, por un lado, anula la inestabilidad de las unidades verbales que 
tensan las estructuras binarias del pensamiento moderno; trabajo 
que la deconstrucción busca instalar, y, por otro, que dota de estatuto 
ontológico al lenguaje para darle un valor de “verdad”, inclusive cuando 
en la escritura misma sobresalen huellas y espacios en blancos  —
espacios incodificables y no catalogables— capaces de perturbar la 
tranquilidad maniquea de las identidades coloniales.   

Desmontar el aparato representacional del colonialismo, que se 
teje no solo en el orden histórico, sino también ideológico-discursivo, 
implica, desde la crítica poscolonial, que ninguna enunciación cultural 
tiene una unidad fija o preestablecida; porque los signos de la cultura 
pueden ser reapropiados, traducidos e hibridizados. Esto último es 

La actualidad de las hibridaciones: los 
intermedios de la cultura



Carlos Aguirre Aguirre

83TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 83TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Esto último es lo que llama la atención de la noción de entre-lugar de 
Bhabha, cuya genealogía se puede rastrear desde la idea del entre 
de Derrida, y que es retomada en la década del ‘70 en Latinoamérica 
por Silviano Santiago en su El entre-lugar del discurso latinoamericano 
(2002). El trayecto de los “discursos culturales”, retomando la idea 
del entre-lugar como intersticio, Tercer Espacio, lugar de cruces y 
rispideces, zona de una dialéctica enrarecida y siempre suspendida, 
terreno donde entran en crisis los binarismos occidentales, es el de la 
desestabilización del sujeto colonial. Si para Derrida el entre es el lugar 
a partir del cual el texto desarticula, por medio de sus operaciones 
internas y presencias forcluidas, y para Santiago el entre-lugar es dable 
en Latinoamérica gracias a la reconversión local de signos y mímicas 
que tambalean los juegos de poder del texto europeo, en Bhabha el 
entre-lugar es más bien el espacio de la cultura donde las taxonomías 
binarias se enfrentan gracias a la presencia activa de una diferencia 
que se mueve de manera performática y suplementaria.

En efecto, el entre-lugar, siendo quizás una de las claves teóricas 
principales de la crítica poscolonial, tiene no solo rendimientos 
fecundos al momento de estudiar las estrategias de subversión de una 
diferencia que descodifica los pilares epistemológicos del discurso 
colonial, sino también cristaliza una estrategia que, al interceptar las 
reglas de representación del colonialismo moderno, abre procesos 
de significación encallados en nuevos pasajes culturales, abiertos 
entre lo local y lo global,  que desnudan los efectos de poder de las 
narrativas históricas lineales que cierran y excluyen a las diferencias 
poscoloniales. La apuesta de Bhabha, en efecto, es comprender de 
qué forma las redenominaciones autónomas que se brinda a sí misma 
la otredad no comulgan con estructuras ontológicas sostenedoras de 
las asignaciones culturales modernas. De ahí que problematizando 
el análisis de Fredric Jameson acerca de la posmodernidad en el 
capitalismo tardío se detectan los desplazamientos simbólicos 
bajo la estela de hiatos temporales y rescoldos culturales que no 
responden a la métrica temporal y lineal de pasado y futuro. Para 
Bhabha es el presente, en toda su densidad y fractura, el que abre 
una intermediación histórica imposible de acomodar en la teleología 
del capital (multinacional y translocalizado) y que varía dependiendo 
de los movimientos furtivos y conflictuales entre lo local y lo global. 
“La globalidad cultural es figurada en los espacios inter-medios [in-
between] o dobles marcos; su originalidad histórica marcada por una 
oscuridad cognitiva; su ‘sujeto’ descentrado significado en la nerviosa 
temporalidad de lo transicional o la provisionalidad emergente del 
‘presente’” (Bhabha, 2002, p. 161, cursivas y comillas en el original). 
En la intersección entre lo Uno y lo Otro se inscribe el in-between que 
agrieta la distribución temporal cronológica que conjura la fijeza del 



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

84TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

pasado y la transitoriedad del presente. Como apunta Bhabha, 
las significaciones poscoloniales de la diferencia cultural, encuentran 
su agencia en una forma de un futuro “donde el pasado no es originario, 
donde el presente no es simplemente transitorio. Es, si se me permite 
destacado, un futuro intersticial, que emerge entre-medio [in-between] 
de las reivindicaciones del pasado y las necesidades del presente” 
(2002, p. 212, cursivas en el original). 

El esfuerzo por entender los mecanismos con los que cuales 
el discurso colonial se revela como no-unilateral, ya que parodia, 
resignifica, mimetiza y negocia con el sujeto subalterno, significa 
posiblemente una teoría poscolonial de la hibridación que, de la mano 
de Bhabha, y de Robert J.C. Young (2014), se distancia de la hibridación 
como es reflexionada por Néstor García Canclini (1989) y otros autores 
de los Estudios Culturales Latinoamericanos (Sarlo, 1994; Martín 
Babero, 1987; Richard, 1994). Esto último insinúa algunas distancias 
y omisiones que afectan a la crítica poscolonial en Latinoamérica y 
el Caribe. Resulta acertado afirmar que García Canclini comprende 
que los procesos de hibridación cultural acaecidos entre patrimonio, 
artesanías, medios, ciudades y turismo vienen a disputar el sentido 
de lo moderno, por lo menos como gesto a contrapelo de la versión 
totalitaria y homogénea de la modernidad (2008, p. 93). Empero, su 
análisis omite la dimensión colonial que integra lo moderno, o, en otras 
palabras, cómo el colonialismo es una marca necesaria que organiza 
el proyecto de la modernidad occidental y los discursos civilizatorios 
de occidente. De ahí que reducir el análisis de Bhabha a lo meramente 
lingüístico e indicar que su teoría de la hibridación resulta inapropiada 
para América Latina “porque nuestros países dejaron de ser colonias 
hace casi dos siglos” (2008: 93) no solamente soslaya la colonialidad 
que subyace aún en las hibridaciones culturales, sino también 
manifiesta un análisis cautivo de una concepción lineal y moderna de 
la historia.

Como agrega Carlos Rincón, la hibridez para Bhabha es 
un momento performático “que está en el lugar de enunciación 
y en el destino; el Otro en el Mismo” (2000, p. 69). Esto último 
involucra el ejercicio activo de la otredad con una historicidad 
antitética, transcultural y contramoderna dentro de operaciones 
teórico-discursivas instituidas por colonización, pero mantenidas 
y metamorfoseadas por una colonialidad que no puede esquivar 
los pliegues subversivos y abiertos de la hibridación como forma de 
traducción cultural. 



Carlos Aguirre Aguirre

85TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 85TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Bajo lo anterior, se comprende que el énfasis de los trabajos de 
Bhabha en el ethos trasnacional de las hibridaciones protagonizadas 
por diásporas y migraciones no soslaya el hecho, más bien lo confirma, 
de que en los cruces culturales, y en las transgresiones simbólicas 
subalternas que perturban la autoridad discursiva de la modernidad, se 
dinamizan subjetivaciones coloniales y luchas de poder y autoridad. No 
solo Hall en ¿Cuándo fue lo “postcolonial”? es enfático en indicar que los 
efectos históricos y culturales de la transculturación que caracteriza 
la experiencia colonial  resultan  irreversibles, sino también, y mucho 
antes de la crítica poscolonial, es Fernando Ortiz en Contrapunteo 
cubano del tabaco y del azúcar el que insinúa una “doble articulación” 
que relativiza, mediante la reapropiación y la resignificación cultural, 
los procesos de aculturación instalados durante la conquista en 
Latinoamérica y el Caribe. Dice Fernando Cornil que “el análisis que 
hace Ortiz de la compleja articulación de fuerzas estabilizadoras y 
desestabilizadoras a lo largo de la historia de Cuba pone en tela de 
juicio las creencias prevalecientes sobre la existencia de territorios 
estancos de ‘lo moderno’ y ‘lo premoderno’ y desmitifica ciertas 
pretensiones de la modernidad misma”, para después agregar que, 
“[a]sumo el texto como una invitación a interrogar los presupuestos 
tanto de la modernidad como de la posmodernidad. Ortiz muestra 
que la constitución del mundo moderno trajo consigo el choque y 
la desarticulación de pueblos y civilizaciones y, al mismo tiempo, la 
producción de imágenes de culturas integradas, identidades estancas 
y progreso inexorable” (Coronil, 2000, p. 363). La transculturación 
propuesta por Ortiz exhibe, entonces, la materia híbrida de las cultura y 
también cómo la cultura, incluso subvirtiendo las jerarquías normadas 
de Occidente, condensa impurezas irresolubles; o como, indica en 
otro trabajo Ortiz, hacen de los cruces un ajiaco:

Se dice con frecuencia que América, toda la América, es un crisol, 
un meeting pot. Acaso sea buena esta metáfora para la América 
que tiene fundaciones metalúrgicas, donde el símil puede ser 
comprendido hasta por el vulgo. Pero los americanos del Caribe 
podemos emplear una semblanza más apropiada. Para nosotros 
América, toda América, es un ajiaco. [...] hay mixturas, hervores, 
transitoriedades, jugos y desunidades de ajiaco. Sustancias ya 
fundidas y sustancias sin cocer” (Ortiz, en Valdés García, 2004, 
p. 50).

Transitoriedad, dice Ortiz, similar a como Bhabha entiende 
los tránsitos intersticiales; ese acto performático que marca la 
indecibilidad final de cualquier acto de producción de sentido que 
quiebra la separación colonial entre lo Mismo y lo Otro, entre la 
mismidad y la alteridad; es decir, que trastabilla el reparto identitario 

La transculturación y la "doble 
inscripción" de la diferencia



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

86TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

de la razón moderna. Entonces, si el ajiaco ortiziano es metáfora de 
los intrincadísimos cruces culturales que componen a Latinoamérica 
y el Caribe, el concepto de transculturación no deja de ser significativo 
para aproximarse a una crítica poscolonial en nuestra región. ¿Es que 
acaso se puede establecer una convergencia entre el espacio de 
indeterminación cultural del personaje de Saladin Chamcha de Los 
versos satánicos de Salman Rushdie, novela que obsesiona a Bhabha, 
y la intrincada “mezcla” cultural, culinaria, económica, histórica y 
lingüística del ajiaco cubano que Ortiz alza como emblema transcultural? 
¿Qué tiene de poscolonial ambas (des)localizaciones narrativas? 

Como primera aproximación a una respuesta, se puede aseverar 
que dentro de las (des)localizaciones narrativas poscoloniales se revela 
un problema de temporalidad. En la transculturación y el entre-lugar lo 
que se muestra es una yuxtaposición de tiempos que no esencializan 
lo “propio” ni estetizan lo “ajeno”, sino en el que las identidades, si es 
que aún se puede hablar de identidad, devienen agencias variables, 
multilocalizadas culturalmente, no metafísicas, y experiencias que 
interrumpen toda auto-referencialidad de los modelos metropolitanos. 
Notemos que los conceptos de Ortiz y de Bhabha descreen en la 
representación teleológica de la cultura tejida por el discurso colonial, y 
optan, preferentemente, por idear estrategias categoriales que tensen 
el armado taxonómico de las identidades monolíticas, mostrando un 
proceso de préstamos y reelaboraciones que rompen las cadenas 
de autoridad del mandato moderno-colonial, o, mejor dicho, de la 
colonialidad del poder. Con esto, se abre otra interrogante: ¿es posible 
que la transculturación sea el despunte inicial de una crítica poscolonial 
en Latinoamérica y el Caribe?

Hablar de y desde Latinoamérica y el Caribe no necesariamente 
implica una localización certificada por una sacralización ontológica. 
Hablar de y desde Latinoamérica y el Caribe es, más bien, socavar las 
lecturas unitarias y esencialistas acerca de la cultura, para así causar 
problemas en la supuesta “autenticidad” de las representaciones 
homogéneas planificadas por el etnocentrismo colonial. “Al 
proceder al examen de cómo las culturas se conforman unas a 
otras contrapuntísticamente, Ortiz muestra hasta qué punto sus 
fronteras estáticas y precisas son un artificio creado por relaciones 
desiguales de poder” (Coronil, 2000, p. 410). Prueba del impacto de 
este examen es cómo el neologismo transculturación excede su origen 
en el Contrapunteo de Ortiz circulando años posteriores en diversos 
registros que comparten lugar con la crítica poscolonial: los trabajos 
acerca de la literatura de José María Arguedas de Ángel Rama y Mabel 
Moraña, el impulso por discutir más allá de las categorías de Occidente 
propuesto por Coronil y la hermeneútica pluritópica de Walter Mignolo. 



Carlos Aguirre Aguirre

87TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 87TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Aun así, con estos relevamiento y aportes, en los que la 
transculturación aparece tanto de manera explícita como tácita, y 
en los que también se le da otra circulación y actualización, continúa 
siendo un problema ubicar el germen de una teoría poscolonial en 
Latinoamérica y el Caribe.

Es Mignolo quien más se atreve a realizar una comparación entre 
algunas zonas de la crítica poscolonial de Bhabha con las filosofías 
Dussel y Kusch en La razón postcolonial: herencias coloniales y teorías 
postcoloniales (1995), como continuación de otros estudios suyos 
dedicados a indagar las marcas semióticas de los discursos coloniales 
(1992a) y los rasgos orales-subalternos dentro de la escritura de Juan 
Rulfo (1992b). Lo que resulta interesante de la propuesta de Mignolo es 
la traslación y/o traducción latinoamericana de la noción de “discurso 
colonial” presente en Bhabha, con el objetivo de darle densidad teórica 
y local a la categoría de “semiosis colonial”. La ventaja, advertida por 
Mignolo, es que “semiosis colonial” designa un proceso de interacción 
protagonizado por distintos sistemas de signos a partir de la cual se 
revelan los silencios, forclusiones y fronteras organizadas en diversas 
situaciones coloniales, tanto en Latinoamérica como en el Caribe; 
mientras que “discurso colonial” indica un límite marcado por el énfasis 
exclusivo en las producciones orales y escritas (1992a, p. 132). En 
consecuencia, lo poscolonial, a futuro, designa para Mignolo “un grupo 
diverso de prácticas teóricas que se manifiestan a raíz de las herencias 
coloniales, en la intersección de la historia moderna europea y las 
historias contramodernas coloniales” (1995a, p. 92). Con un anclaje aun 
provisorio en lo que posteriormente Mignolo define como “la herida 
colonial” (2001), desde el concepto ya advertido de “colonialidad del 
poder” de Quijano, lo significativo de la razón poscolonial es no solo 
detectar en ella un lugar de enunciación particular —Latinoamérica y 
el Caribe—, sino también entender que el espacio geo-cultural modula 
de forma aguda las formas de entender, estar, conocer y evaluar los 
legados coloniales que operan en el corazón de la razón moderna. 
Mignolo es cauto en indicar que lo pos de lo poscolonial no es un simple 
prefijo como ocurre en la filosofía posmoderna. Muy por el contrario, 
contactándose aunque sea implícitamente con la idea de Hall de lo 
poscolonial como evento, la razón poscolonial intenta trazar un lugar 
de enunciación diferencial que es contrario al lugar acomodaticio de 
lo posmoderno en relación a la narrativa hegemónica de la historia 
Occidental.

De esto último no escapa el germen hermeneútico crítico a 
la razón occidental en Friedrich Nietzsche y Martin Heidegger que 
detecta Gianni Vattimo, el análisis acerca de los relatos totalizadores 
fracturados por la fragmentación posmoderna señalados por Jean-



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

88TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

François Lyotard o la afirmación de una “cultura-mundo” hiper-
mediatizada que erosiona casi de forma absoluta la idea moderna 
de sujeto, según la lectura de Gilles Lipovetsky. Recordemos que el 
saber narrativo denominado “relato” cobra relevancia en el paradigma 
filosófico posmoderno de forma paralela a la afirmación de un 
“envejecimiento de la filosofía de la sospecha” (Roig, 1993, p. 106). 
Dicho ejercicio no resulta menor si se piensa vinculado, por ejemplo, 
no solo con el planteo particular de Lyotard, sino también con su 
impacto dentro de la crítica cultural y poscolonial latinoamericana, 
en la cual la transculturación se distingue como hecho, fenómeno y 
singularidad de una modernidad colonial.  Así, si el planteo de Lyotard, 
por ejemplo, asume la existencia de juegos de lenguaje con cabida y 
hondura durante la decadencia del capitalismo industrial, no deja de ser 
sintomático cómo la dimensión del lenguaje suaviza la conflictividad de 
las paradojas históricas germinadas por racionalizaciones modernas 
y sus estatutos del saber.  “[Si] hay conflictividad ella se da, para 
Lyotard, entre los ‘juegos del lenguaje’ y como el mundo forma ‘un 
todo integrado’, las contradicciones que se muestran son tan sólo 
disfunciones que siempre son pasible ser refuncionalizadas” (Ibid., 
p. 109). El valor del “relato” no es que cambia con el advenimiento de 
la posmodernidad, pues, al nuclear un sentido de verdad planificado 
por los universales modernos, se desfonda para dar paso, desde las 
filosofías posmodernas, a pulsiones inconscientes y goces eróticos 
eficaces al momento de pensar la relación entre dominadores y 
dominados desde la perspectiva de Lyotard.  Pero el asunto, más que un 
ataque a la posmodernidad en tanto teoría occidental, consiste en ver 
cuáles son los posibles relevamientos de la crítica poscolonial dentro 
de esos legados coloniales que abundan en Latinoamérica y el Caribe, 
y de qué forma se manifiestan cultural, teórica y epistemológicamente 
en distancia con el rasgo eurocéntrico de la perspectiva posmoderna y 
la preminencia que se la da al poder del “relato”. 

Aun así Mignolo destaca que hablar de lo pos en 
Latinoamérica es una invitación al cansancio, aunque destaca que 
el posoccidentalismo propuesto por Roberto Fernández Retamar, 
ideado bajo el reguero democrático de la Nuestramérica de José 
Martí, es una respuesta crítica fecunda frente a la modernidad desde 
los legados coloniales (2002, p. 854). Es acá donde se comienza 
a estabilizar un canon en el que sus integrantes muchas veces 
responden, y otras no, a los problemas de la colonialidad alertados 
por el llamado giro decolonial. Nos referimos más profundamente 
a que si bien la transculturación de Ortiz aparece brevemente 
en Mignolo como una de las más tempranas teorizaciones 
latinoamericanas del entre-lugar, y escritores antillanos como 
Aimé Césaire, George Lamming y Édouard Glissant son ejemplos 



Carlos Aguirre Aguirre

89TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 89TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

sobresalientes de “un tipo de crítica y teoría postcolonial” 
(1995b, p. 37), al igual que Fernández Retamar, el rango epistemológico 
de la crítica poscolonial latinoamericana y caribeña pasa por ser 
una teorización que, contrariando al sujeto trascendental de la 
modernidad europea, es sobredeterminada por construir una 
crítica a la occidentalización, y no por trazar una deconstrucción de 
las representaciones identitarias y las delimitaciones geográfico-
culturales imperiales que afectan de manera particular en nuestra 
región. Esto es lo que le permite reivindicar a Mignolo un vínculo teórico 
entre Bhabha y Dussel, y el posoccidentalismo de Fernández Retamar 
que aparentemente tiene mayor anclaje de las herencias coloniales 
latinoamericanas y caribeñas que lo que podría ser una traducción 
teórica mecánica del poscolonialismo de Bhabha, Spivak y Edward 
Said.  

En otros trabajos (Aguirre Aguirre, 2023) hemos analizado con 
mayor profundidad el problema que subyace dentro de los trabajos 
de Mignolo la disolución paulatina de lo posoccidental para dar paso 
al pensamiento decolonial. No es el objetivo de este texto detenerse 
en esto, sino solo indicar que, pese a las evidentes diferencias que se 
detectan en los trabajos de Mignolo, es sumamente notorio el anclaje 
y la apertura de estos para instalar un campo de estudios que note la 
presencia de una crítica poscolonial en Latinoamérica y el Caribe. Si 
Dussel o Kusch aportan categorías como la de analéctica (Dussel) o 
fagocitosis (Kusch) dentro de una teoría poscolonial es una cuestión 
que merece ser discutida, pues hay severas distancias teóricas entre 
apuestas filosóficas que, en menor o mayor medida, buscan una 
“autoconciencia de lo propio” (Kusch) o del “Otro” (Dussel) con una 
crítica poscolonial que intenta desarmar los códigos coloniales con 
los cuales el “texto” occidental puede aparecer. Igualmente resulta 
notorio cómo Mignolo comprende que en la “razón poscolonial” 
habita una subversión epistémica y hermeneútica que, antes de la 
aparición formal de la teoría poscolonial de Bhabha, Spivak y Said, 
desmenuzan y fracturan las reglas del discurso colonial en nuestras 
áreas geo-culturales. Es en Posoccidentalismo: las epistemologías 
fronterizas y el dilema de los estudios (latinoamericanos) de área 
(2002) donde Mignolo habla de la posibilidad de un pensamiento 
fronterizo anclado en los intersticios; un Tercer Mirado que se 
ocupa de fundar una epistemología lindera que “va más allá de las 
construcciones binarias del occidentalismo” (2002, p. 861).

El Caribe relacional Édouard Glissant y 
la actualidad de la crítica poscolonial



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

90TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Ahora bien, en el camino por desandar las marcas coloniales 
ancladas al interior de los discursos histórico-teleológicos occidentales 
y, por oposición, de las narrativas esencialistas sedimentadas en un 
romanticismo local, hay otras expresiones de eso que, bien dijimos, 
Mignolo llama un lugar diferencial de enunciación. Esto no se acopla 
en una especie de crítica poscolonial previa a los trabajos de Bhabha 
y Spivak, tampoco a un canon teórico que alerta, desde antes, los 
legados coloniales en las Américas, como expresa Mignolo, sino, 
más específicamente, son recorridos narrativos donde el espacio de 
la reflexión se caracteriza por no evadir los efectos de poder y saber 
de las representaciones occidentales, y, asimismo, conversa con 
contextos de enunciación locales y globales desde enfoques en los 
que la cultura es un lugar que, aunque se teje de forma transnacional, 
reproduce y también torciona las mecánicas simbólicas e históricas de 
la colonialidad del poder. Con esto, es difícil endilgarles a teorizaciones 
que se abren desde el Caribe el epíteto de poscolonial, pero sí, con 
bastante intensidad, alertan una yuxtaposición de temporalidades 
que entienden las operaciones críticas de los espacios intermedios, 
o los entre-lugares, desde una escritura que sale del canon cultural y 
filosófico tradicional. Por ahora, nos detendremos brevemente en un 
ejemplo: la poética filosófica de Édouard Glissant.  

Dentro de la genealogía de lo decolonial trazada por Mignolo, 
y al interior de las preocupaciones de Bhabha y Spivak, Glissant 
aparece de forma marginal, lo cual no se revela como un problema 
inmediato, sino solo como una “ausencia” paradójica cuando 
la preocupación principal del autor de El discurso antillano es la 
Relación (con mayúscula; es decir, como categoría) imprevisible 
entre las culturas. Desde sus primeros escritos ensayísticos, en los 
que se destaca El Sol de la conciencia (1954), Glissant intercepta la 
geografía antillana y los procesos de aculturación organizados por 
el colonialismo europeo. En ningún momento dentro de la obra de 
Glissant aparece el concepto de “colonialidad” ni tampoco una 
crítica explicita a la razón moderna, tampoco una colaboración 
teórica con la crítica poscolonial, pero sí la lucha contra las 
mecanizaciones de lo que él define como el “pensamiento de 
lo Uno”: pensamiento ontológico de las esencias culturales 
diagramadas por la “colonialidad del poder”. Similar a Ortiz con 
su transculturación, en obras como la dedicada a la narrativa de 
William Faulkner, Faulkner, Mississippi (2002) y en su compilaciones 
de ensayos y poesía Tratado del Todo-mundo (1994) y Poética de la 
Relación (2019), Glissant avanza insistentemente en una perspectiva 
epistemológica que defiende la creolización entre culturas, donde 
ya no es solo una entremezcla entre lenguas, también entre 



Carlos Aguirre Aguirre

91TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 91TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

experiencias, movimientos, culturas e historias múltiples.

El anclaje teórico de Glissant perfectamente se puede detectar 
en distintas arterias teóricas: la etnopsiquiatría de Frantz Fanon, 
la negritud de Césaire, el surrealismo de Michel Leris, la poesía 
barbadense de Derek Walcott, el barroco americano del Conde de 
Lautréamont, la escritura creol de Franketienne, la poética de la 
unidad submarina de Kamau Brathwaite, la novela de la Américas del 
boom y la estrategia del rizoma analizada por Gilles Deleuze y Félix 
Guattari. Asimismo, no resulta menor que Derrida escribe su trabajo 
El monolingüismo del Otro (1996) a partir de lecturas que realiza de 
la obra de Glissant. La escritura de Glissant se encuentra cruzada 
por la conversación insistente con distintos eslabones teóricos y 
narrativos que vehiculizan una argumentación estética y cultural en 
la que las dicotomías imperiales parecen disolverse en el acto mismo 
de la Relación. Pero dicha disolución no es con el fin de soslayar las 
lógicas de poder de la colonialidad, ni tampoco como parte de una la 
celebración acrítica de los cruces culturales, sino, por el contrario, es 
con el horizonte de revelar que la Relación es siempre un acto en ciernes 
e imprevisible, que es, en términos poscoloniales, multilocalizado, 
desde el cual imaginar un futuro radicalmente distinto desde el Caribe 
sin ninguna deuda ética preestablecida axiológicamente. Dicho de 
otro modo: Glissant logra desplazar las identidades construidas bajo 
las lógicas de la autenticidad y la alteridad interceptando los juegos de 
poder colonial escondidos en los vínculos jerárquicos y verticales entre 
las lenguas e historias para así afectar, desde la imprevisibilidad del 
movimiento relacional, el equilibrio de la dominación monolingüe de 
Occidente. Es justamente la idea de movimiento, ligada con la noción 
de Caos-mundo, lo que abre el escenario teórico para pensar que es el 
Caribe uno de los espacios principales a nivel global donde las culturas 
residuales y emergentes se componen mutuamente, o, mejor dicho, se 
vuelven transculturales.

Resulta posiblemente insistente indicar que la creolización 
como es cavilada por Glissant comparte lugar con las prácticas 
de deslizamiento, mímica y exceso sostenidas por la diferencia 
cultural a la que apela Bhabha, o con los espacios irrepresentables 
bajo el mandato colonial de Occidente según lee Spivak. De ahí 
que al indagar las escrituras caribeñas no intentamos homologar lo 
poscolonial en el caso específico de la escritura de Glissant, sino 
de entender que la Relación perturba el sentido establecido por las 
compartimentaciones culturales de la colonialidad, incluso cuando 
las zonas de sentido más profundas de la filosofía del autor de 
Tratado del Todo-mundo no nombren al problema de la “colonialidad 
del poder” con esa rúbrica conceptual ni con los mismos términos 



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

92TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

de la crítica poscolonial. De esta forma, el esfuerzo de Mignolo por 
equilibrar el tenor argumental de Glissant con el de Dussel o Quijano 
en Diferencia colonial y razón postoccidental (2000), siendo un intento 
de diálogo compartido, termina igualmente debilitando lo particular de 
la construcción teórica glissanteana al momento de pensar cómo se 
oxigena una crítica poscolonial en Latinoamérica y el Caribe dentro de 
los espacios de la cultura, la filosofía contemporánea y la Historia de 
las Ideas.

Nos referimos a que toda práctica anti-monotópica, no 
monolingüe, o multilingüe, como se lee en El discurso antillano lleva 
la marca de una huella que deviene negatividad cultural capaz de 
yuxtaponer tiempos y antagonismos mostrando que la comparación 
discursiva muchas veces clausura la posibilidad de interrumpir las 
estabilidades conceptuales. Es, por eso, un ejercicio forzado enquistar 
a Glissant dentro de la llamada razón posoccidental  porque aun 
cuando es cierto que la Relación solo alerta una economía caótica del 
movimiento que se da entre distintos entramados estéticos, históricos 
y temporales, también introduce un cambio sustancial y una relectura 
en las teorías de la transculturación y la hibridación, ya que implica una 
reorientación de la mirada que se posa sobre la fuerza sensible del 
paisaje y el pasaje caribeño, y no exclusivamente sobre los órdenes 
discursivos de lo decolonial.

Recordemos que Glissant esquiva la oposición dialéctica entre 
identidad y diferencia para analizar la variación dialógica de toda 
identidad que no se ancla en una identificación esencialista. Y esto 
tiene una marca, un rescoldo epistemológico, un cambio de términos, 
porque, como dice Glissant L’Intention poétique, la Relación consiste 
en reflexionar un intercambio prospectivo y en ciernes, cuyo decurso 
poético tiene por antesala “la obligación de cambiarnos a nosotros 
mismos —sin intercambiarnos— con el otro” (1969, p. 43, nuestra 
traducción). Abrirse al Otro no implica la colaboración acrítica con los 
paradigmas teóricos occidentales, como tampoco es una reversión 
subalternista de la producción metropolitana. Es una política crítica 
que comprende que el juego entre lenguas y textos, es un entramado 
entre historias y culturas en el que, si bien algunas lenguas y textos 
tienen una genealogía eurocéntrica, ninguna, incluso aquellas surgidas 
en Latinoamérica y el Caribe, pueden o deben postularse como 
un absoluto desde las curiosas ontologías de Occidente. El gesto 
poscolonial en la Relación de Glissant es, justamente, interrumpir la 
intelección lexical transparente del pensamiento del “ser”, no sin antes 
postular que la extensión global de la Relación, en su anatomía barroca, 
más que crear una transformación radical de lo real, muestra las 
vestiduras imprevisibles de las culturas latinoamericanas y caribeñas 



Carlos Aguirre Aguirre

93TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 93TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

que habitan un espacio transnacional sin erosionar su localización 
singular. 

De ahí que Glissant afirma que la Relación es “un conjunto 
estimable de propiedades”; o un intento por “tratar a los ‘valores’ ya no 
como referencia absoluta, sino como modos actuantes” (2010, p. 27). Un 
trayecto que pretende atravesar la historia cultural caribeña detectando 
sus injertos y trasplantes no como simple metáfora de cruces y re-
cruces, sino, más bien, en la forma de pulsiones e impulsos que se 
encaminan, por un lado, contra las gramáticas de lo Uno —Occidente y 
sus sistemas transparentes— y, por otro, a contrapelo de las demandas 
por un retorno a la esencia o al origen perdido. Se trata, en la clave de 
Glissant, de contraponerle a las generalizaciones universales y a las 
sublimaciones coloniales del sujeto racional moderno la emergencia 
de fragmentos multilingües, en los que el deseo de un universo-otro 
móvil, relacional, descentrado e inagotablemente caribeño desarticule 
las compartimentaciones geo-culturales de Occidente que continúa 
operando bajo lógicas de poder y saber dentro de la colonialidad. 

En estos asuntos, detectamos que el trabajo de Bhabha acerca 
de la obra de Walcott, Los mundos intersticiales de Derek Walcott y el 
trabajo de la significación, puede resultar fructífero para comprender 
lo poscolonial en Glissant, más que para afirmar que Glissant es un 
teórico poscolonial. Bhabha indica que hay un elemento de la crítica 
poscolonial que la caracteriza frente a otras teorías contemporáneas: 
“La cultura entendida como estrategia de supervivencia es tanto 
transnacional como traduccional” (2013, p. 111, cursivas en el original). 
Es transnacional porque, agrega Bhabha, los discursos poscoloniales 
tienen sus raíces en historias específicas de desplazamiento cultural, 
y es traduccional, ya que la cultura en el marco de las historias 
de desplazamiento y migración, involucra un proceso siempre 
ambivalente de traducción, que desnaturaliza los sistemas de valores 
tradicionales de la modernidad. En este ejercicio, Walcott contrapone 
al tiempo unilineal de la colonialidad, un tiempo histórico diferente 
que consigue entrever el sistema esclavista del Caribe. Los límites 
espaciales dentro de la práctica poscolonial se superponen, se colocan 
unos sobre otros, para alertar una dislocación del decurso lineal del 
tiempo moderno y dar cuenta cómo en los textos la diferencia cultural 
instituye un tiempo disyuntivo a partir del cual se abre un entre-lugar; 
un tiempo suspendido y fecundo en el que los “signos” hegemónicos 
de la cultura entran en tensión permanente. ¿No es acaso esto lo que 
pasa en Glissant cuando la Relación proyecta una huella de historias y 
lenguas que se superponen en un presente caótico para así proyectar 
un futuro otro de agenciamientos culturales imprevisibles? ¿No es 
acaso lo disyuntivo indicado por Bhabha esa “carne” del pensamiento 



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

94TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

archipelágico que para Glissant se abre en el Caribe, y que 
camina a contrapelo del pensamiento continental de sistemas?         

El intento sostenido que en Argentina hacemos con Alejandro 
De Oto por establecer vínculos teóricos entre Glissant, Fanon, Césaire 
y otros/as autores/as caribeños, con espacios de discusión acerca 
de los procesos de subjetivación colonial, en diálogo permanente con 
los aportes de la teoría poscolonial resulta, hasta ahora, un trabajo 
en ciernes, fecundo y heurístico que busca discutir problemas y 
escenarios colindantes a los detectados no solo por Bhabha, Spivak o 
Said al momento de analizar el etnocentrismo de Occidente, y también 
por escrituras caribeñas que insisten en pensar los procesos de 
reificación cultural y control colonial que son actuales al interior de las 
diferentes mutaciones contemporáneas de la colonialidad. Es posible 
que estos sen algunos gérmenes actuales de una crítica poscolonial 
en Latinoamérica y el Caribe que, por ahora, intenta reflexionar las 
ambivalencias de las culturas residuales y emergentes dentro de eso 
que por años llamamos “colonialidad del poder”. Sin deudas retóricas ni 
estabilidades conceptuales, entendemos que los trabajos de Glissant, 
Fanon, Césaire son parte de ese escenario traduccional de la cultura 
que, con menos o mayor logro, ponen en cuestión los compartimientos 
representacionales a los que estamos acostumbrados, desde una 
comprensión de lo poscolonial como evento y acontecimiento, para 
así imaginar un presente lleno de devenires y pleno de singularidades. 

Aguirre Aguirre, C. (2024). Desarticulación (im)productiva: 
Walter Mignolo y la Teoría crítica. Cuyo. Anuario de filosofía argentina 
y americana, 44, 161-195.

Aguirre Aguirre, C. (2024). La Teoría crítica en los fermentos 
decoloniales. En N.  Schulz (Ed.), Negación y utopía. Reflexiones 
Latinoamericanas sobre la Teoría Crítica (123-140). San José: DAAD - 
Escuela de Lenguas Modernas, Universidad Nacional de Costa Rica.

Bhabha, H. (2002). El lugar de la cultura. Buenos Aires: 
Manantial. 

Bhabha, H. (2013). Nuevas minorías, nuevos derechos: Notas 
sobre cosmopolitismos vernáculos. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Referencias



Carlos Aguirre Aguirre

95TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 95TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Coronil, F. (2010). La política de la teoría: El contrapunteo cubano 
de la transculturación. En L. Weinberg (Coord.), Estrategias del pensar: 
ensayo y prosa de ideas en América Latina Siglo XX (pp. 357-428). México: 
UNAM, Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe.

Derrida. J. (1986). De la gramatología. México D.F.: Siglo XXI. 

Eagleton, T. (2017). Cultura. Madrid: Taurus.

García Canclini, N. (1989). Culturas híbridas. Estrategias para 
entrar y salir de la modernidad. México: Grijalbo.

García Canclini, N. (2008). Debate sobre la hibridación. En N. 
Richard (Ed.), Debates críticos en América Latina II: 36 Números de La 
Revista de Crítica Cultural (1990.2010) (pp. 89-102). Santiago: Editorial 
Cuarto Propio, Universidad ARCIS.

Glissant, É.  (2017). Poética de la relación. Bernal: Universidad 
Nacional de Quilmes.

Glissant, É. (1969). L’Intention poétique. Editions du Seuil. París: 
Editions du Seuil.

Glissant, É. (2006). Tratado del Todo-Mundo. Barcelona: ElCobre 
Ediciones. 

Glissant, É. (2010). El discurso antillano. La Habana: Fondo Editorial 
Casa de las Américas. 

Grüner, E. (2009). Prólogo. Sobre el estado-bifurcación y otras 
perplejidades dialogantes. En J. Butler y G. Spivak, ¿Quién le canta al 
estado-nación?: lenguaje, política, pertenencia (pp. 13-4). Buenos Aires: 
Paidós.

Hall, S.  (2011). La cultura y el poder. Buenos Aires: Amorrortu. 

Hall, S. (2008). ¿Cuándo fue lo poscolonial? Pensar el límite. En S. 
Mezzadra (Comp.), Estudios Poscoloniales. Ensayos fundamentales (pp. 
121-144). Madrid: Traficantes de Sueños.

Mignolo, W. (1992). Escribir la oralidad: la obra de Juan Rulfo en el 
contexto de las literaturas del “Tercer mundo”. En, Juan Rulfo. Toda la 
obra (pp. 429-445), Madrid: Colección Archivos.



Espacios posibles: la crítica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe

96TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/ 10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Mignolo, W. (1995a). La razón postcolonial: Herencias coloniales 
y teorías postcoloniales. CELEHIS: Revista del Centro de Letras 
Hispanoamericanas, (4-5), 265-290. 

Mignolo, W. (1995b). Occidentalización, imperialismo, 
globalización: herencias coloniales y teorías postcoloniales. Revista 
Iberoamericana, 61, 170, 847-864. 

Mignolo, W. (1996). Posoccidentalismo: las epistemologías 
fronterizas y el dilema de los estudios (latinoamericanos) de área. 
Revista Iberoamericana, 62, 176, 847-864.

Mignolo, W. (2000). Diferencia colonial y razón postoccidental. 
En. S. Castro-Gómez (Ed.), La reestructuración de las ciencias sociales 
en América Latina (3-28). Bogotá: Universidad Javeriana. 

Ortiz, F. (1987). Contrapunteo cubano del tabaco y del azúcar. 
Caracas: Ayacucho

Pratt, M. L. (2010). Ojos imperiales. Literatura de viajes y 
transculturación. México: Fondo de Cultura Económica.

Quijano, Aníbal (2011). Colonialidad del poder, eurocentrismo 
y América Latina. En E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 
219-264). Buenos Aires: CLACSO.

Richard, N. (1993). Alteridad y descentramientos culturales. 
Revista Chilena de Literatura, 42, 209-215.

Richard, N. (1996). Latinoamérica y la posmodernidad. Escritos, 
13-14, 271-280. 

Rincón, C. (2000). Metáforas y estudios culturales. En M. Moraña 
(Ed.), Nuevas perspectivas desde/sobre América Latina: El desafío de los 
estudios culturales pp. 57-72, Santiago: Editorial Cuarto Propio. 

Roig, A. (1993). ¿Qué hacer con los relatos, la mañana, la sospecha 
y la historia? Respuestas a los posmodernos. En Rostro y Filosofía de 
América Latina. (pp. 105-129). Mendoza: EDIUNC. 

Santiago, S.  (2018). El entre-lugar del discurso latinoamericano. 
En Una literatura en los trópicos. Ensayos escogidos (pp. 61-82). Adrogué: 
Ediciones La Cebra.



Carlos Aguirre Aguirre

97TRAMA  |  VOL 9, (2)  | JULIO - DICIEMBRE, 2020  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v9i2.7420Instituto Tecnológico de Costa Rica 97TRAMA  |  Vol 14, (1)  | ENERO - JUNIO, 2025  |  DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294Instituto Tecnológico de Costa Rica

Sarlo, B. (1994). Escenas de la vida posmoderna. Ariel. 

Williams, R. (2009). Marxismo y literatura. Buenos Aires: Las 
Cuarenta.


