Fotografia:
ChatGPT + DALL-E (IA)

Espacios posibles: la critica poscolonial

en Latinoaméricay el Caribe

Carlos Aguirre Aguirre




SR
2

{
. o 3 o %E
Espacios posibles: la critica poscolonial ==

en Latinoamérica y el Caribe e

Possible Spaces: Postcolonial Theory in
Latin America and the Caribbean

Revista Trama

Volumen 14, numero 1

Enero - Junio 2025

Paginas: 756-97

ISSN: 1659-343X
https:/revistas.tec.ac.cr/trama

Carlos Aguirre Aguirre!

Fecha de recepcion: 8 de septiembre, 2025
Fecha de aprobacion: 12 de octubre, 2025

Carlos Aguirre Aguirre (2025). Espacios posibles: la critica poscolonial en
Latinoaméricay el Caribe. Trama, Revista de ciencias sociales y humanidades, Volumen
14, (1), Enero-Junio, pags. 75-97

DOI: https:/doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294

Doctor en Filosofia (UNC, Argentina).

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET) - Instituto de Filosofia Argentina 'y
Americana (IFAA, FFyL - UNCUyo, Argentina)

Mendoza, Argentina. CP.:5500

Correo electronico: aguirreaguirrecarlos@gmail.com

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica ‘M



https://revistas.tec.ac.cr/trama 
https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294

Resumen

Eltrabajo expone las posibles modulaciones
de la critica poscolonial en Latinoamérica y
el Caribe tomando como eje de discusion
el problema actual de la cultura. Para eso,
se detiene en la imbricacion que existe
entre “cultura” y “diferencia” en el marco
de las relaciones coloniales de poder
y las representaciones culturales de la
modernidad occidental. Argumentando
que uno de los principales elementos
de la critica poscolonial es desarticular
las representaciones dicotdmicas de
las identidades modernas, el trabajo
propone un cruce entre la nocién de entre-
lugar (Bhabha) y el neologismo caribefio
de transculturacion (Ortiz), con el fin
de meditar los espacios de hibridacion
poscolonial. La hibridacion es reflexionada
en un sentido heuristico, intersticial vy
estratégico. A continuacion, establece un
contrapunto entre distintos momentos
de las elaboraciones de Walter Mignolo
sobre la critica poscolonial, como posible
lectura latinoamericana de las herencias
coloniales, para finalmente detenerse en la
propuesta relacional de Edouard Glissant
marcando la sintonia de su poética filosdfica
con algunos problemas detectados por la
poscolonialidad.

Palabras clave: Poscolonialidad, Edouard
Glissant, Hibridez, Tercer Espacio, Cultura.

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica

Abstract

This paper presents the possible
modulations of postcolonial theory in Latin
America and the Caribbean, taking the
current problem of culture as its focus of
discussion. To this end, it examines the
interweaving of "culture" and "difference"”
within the framework of colonial power
relations and the cultural representations
of Western modernity. Arguing that one
of the main elements of postcolonial
criticism is to dismantle dichotomous
representations of modern identities, the
paper proposes an intersection between
the notion of in-between (Bhabha) and the
Caribbean neologism of transculturation
(Ortiz), in order to reflect on the spaces of
postcolonial hybridization. Hybridization
is reflected upon in a heuristic, interstitial,
and strategic sense. It then establishes a
counterpoint between different moments
of Walter Mignolo's elaborations on
postcolonial criticism, as a possible Latin
American reading of colonial legacies, to
finally focus on the relational proposal of
Edouard Glissant, highlighting the harmony
of his philosophical poetics with some
problems detected by postcoloniality.

Key words: Postcoloniality, Edouard
Glissant, Hybridity, Third Space, Culture.




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

El malestar poscolonial de la cultura

La continuas segmentaciones en zonas geograficas y geo-
culturales disociadas por las representaciones “Primer mundo” vy
“Tercer mundo” es una obsesion no menor dentro de los estudios sobre
lacriticaculturalylafilosofiadela culturaen Latinoamérica porlomenos
enladécadadelos ‘80y ‘20. No nhos referimos a cuestiones meramente
de indole académica o de agenda intelectual, sino, también, a como
las indagaciones acerca de los efectos de la representacion marginal
y ontoldgica de Latinoameérica como un todo homogéneo, o un sitial en
el que se “vive” la alteridad auténtica de un nosotros latinoamericano,
en mas de una ocasion se vuelve un problema al momento de estudiar
los espacios de la cultura. Por cultura nos referimos a un proceso
complejo que, al decir de autores como Raymond Williams (2009), Terry
Eagleton (2017) o Stuart Hall (2011), da cuenta no solo de los valores con
los que se autoconstituyen determinadas comunidades, sino, mas
bien, de las formas en que se cristalizan relaciones de poder y saber,
pugnas hegemonicas y contrahegemaonicas, dentro de un entramado
simbdlico, linglistico e histérico que pone en cuestion las usuales
categorias de civilizacion o alta cultura. Por ejemplo, sobre la agenda de
los Estudios Culturales, Hall en una entrevista dice que:

Enfocar la cultura o las expresiones culturales desde un
punto de vista meramente formal, concebirlas como simples
valores o significados, en absoluto constituye la tematica de
los cultural studies. Realizar cultural studies significa un intento
de identificar los vinculos de la cultura —del significado o del
meaning making— con otras esferas de la vida social, o bien
con la economia, la politica, la raza, la estructuracién de las
clasesy de los géneros, etc. En miopinidn, se puede hablar de
cultural studies tan solo si se trabaja para desenmascarar la
interrelacion entre cultura y poder (Hall, en Mellino, 2011, p. 15,
cursivas en el original)

LarespuestadeHall, porméasobviaque se manifieste,esconde
algo sugerente al momento de reflexionar acerca de la critica
poscolonial en Latinoamérica y el Caribe: la cultura no se puede
encarar de manera formal, y si como un tejido que contamina otras
esferas de la vida social. Posiblemente a esto se le puede adosar lo
indicado por Williams en Literatura e ideologia en el que distingue
las diferencias entre cultura residual y cultura emergente. Nos
interesa destacar esto por el simple hecho de que sien la entrevista
antes citada Hall argumenta la necesidad de desenmascarar la
relacion entre cultual y poder, Williams comprende que en este
mismo entramado de vinculos rispidos, en esa misma zona de
confrontacionesdonde se encastranenlos productos culturales, hay

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

culturas residuales como expresiones y valores que no puede ser
codificados y expresados en los términos de la cultura dominante. Lo
residual, a suvez, denota una ambivalencia: por momentos se distancia
y en otros momentos se integra a la cultura dominante.

Williams alerta que, “en ciertas instancias, la cultura
dominante no puede permitir demasiado volumen de este tipo
de practicas y experiencias por fuera de si, y no quiere correr
riesgos” (2012, p. 62). La cultura emergente, en cambio, nos habla de
experiencias novedosas que no se limitan a ejecutar las decisiones
delaculturadominante, porque, entanto que aparecen bajo laforma
de significados y practicas subrepticias, pero igualmente nuevas
en sus fisonomias, se vuelven in-codificables. En consecuencia,
lo residual y o emergente se pueden analizar como las arterias de
diferencias culturales que desmantelan el montaje identitario de la
modernidad occidental y sus modelos de referencia. Y es en este
orden de asuntos donde la critica poscolonial viene a modular una
“critica” delos marcos representacionales imperiales que por siglos
ha dominado el campo cultural de las humanidades en sus 6rdenes
conceptuales y categoriales. Si volvemos a Hall, preguntarse por
¢;Cudndofuelo “postcolonial”? (2008) revela una sospecha de sentido
acerca de los efectos coloniales del eje modernizador occidental a
partir del cual la cultura, incluso con sus modulaciones residuales y
emergentes, se evalla con centros y universalismos.

De esto ultimo, en mayor y menor medida, y desplazandonos
anuestraregion, son complices muchas filosofias de Latinoamérica
(Kusch, 1976; Zea, 1980; Dussel, 1982; Cullen, 1986) en su busqueda
de un ndcleo gravitante del pensar, para asi argumentar no solo
un provincialismo romantico y sustancializado opuesto, por
inversion, a la racionalidad moderna colonial, sino también una
pureza interpretativa de las formas culturales. Consecuencia de
esto es no advertir que el flujo diseminado de marcas culturales
discontinuas, en las que las demarcaciones “Norte/Sur”, “Centro/
Periferia® y “Moderno/Premoderno” pierden rigidez, cristaliza
una multilocalizacion de los dispositivos escriturales, estéticos
y artisticos, que convierten a los extremos alterizados de las
demarcaciones anotadas (“Sur”, “Periferia” y “Premoderno”)
en lugares de proyeccion critica y marcas de una diferencia que
desacomoda los binarios imperiales. La inclinacion por describir
a la Historia de las Ideas y a la Filosofia Latinoamericana como un
nucleo homogéneo pierde de vista sus rispideces, diferencias y
debates internos que, en mayor o menor grado, pueden atender

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

al problema de los cruces culturales, en la forma de un proceso o
fendmeno que fractura la l6gica cléasica de la identidad. Los arquetipos
mitico-éticos del estar de Rodolfo Kusch o a la contra-exterioridad
liberadora del Otro reflexionada por Enrique Dussel, por solo mencionar
algunos ejemplos, no consiguen conversar con eso que Eduardo Griner
llama “historicidades diferenciales”, las cuales, analizadas por Arturo
Roig (1993), fueron preocupacion central en discusiones encaminadas
por cavilar las “bifurcaciones y las des-conexiones / re-conexiones de las
situacion ‘post-colonial’” (Griiner, 2009, p. 39, cursivas en el original).

Con esto ultimo no buscamos argumentar que lo poscolonial
rechaza del todo las modulaciones filosdficas latinoamericanas,
pues seria omitir la relevancia de una genealogia que constituye un
acervoimportante dentro de la producciontedricalocal, sino afirmar
brevemente que la critica poscolonial tiene como eje de analisis
desmenuzarlaficcidony las limitaciones que suponenlos resguardos
identitarios y los patrones de representacion clasicos al momento
de estudiar las marcas coloniales del mundo contemporaneo.
Hablar de translocalizacion de la cultura, dimensionando los
mecanismos de resistencia y asimilacion al interior de los signos
histéricos descolonizadores de Latinoamérica y el Caribe, expresa
un sintoma; una ldgica de sentido que hace hincapié en las
filiaciones coloniales y poscoloniales de lo que en su momento
Mary Louise Pratt teoriza como zona de contacto (2010, p. 34): lugar
en el que se dinamizan resistencia y negociaciones transculturales
permeadas por relaciones coloniales de violencia epistémica.
Asi, la insistencia, siguiendo a Hall, de una doble inscripcion que
descompone |los espacios claramente demarcados de “adentro/
afuera”, olos de “centro/periferia”, “Mismo/Otro”, “Blanco/Negro”,
“Autenticidad/Imitacion”, etc., convierte a la critica poscolonial en
un sitio epistemoldgico que intenta principalmente reinterpretar
los procesos de coloniales como globales, trasnacionales, hibridos
e intersticiales (2008, p. 568).

La cultura, entonces, se traduce como un espacio donde
lo residual y lo emergente dentro de nuestras sociedades
latinoamericanas y caribefias aparecen con el metabolismo de
diferencias que quiebran “la forma binaria —al decir de Hall— en
la que el encuentro colonial ha sido representado durante tanto
tiempo” (Ibid.). Para desmenuzar esto es imperioso entender que
la reivindicacion de una tradicion local, como se hizo no solo en la
Filosofia de la Liberacion, sino también en parte de la literatura del
llamado Boom Latinoamericano, encubre como las diferencias entre
laculturacolonizadora(dominante)ylaculturacolonizada (expresada

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

en muchos ocasiones en |0 residual y lo emergente) nunca operan
de manera puramente dicotdmica. Y con esto nuevamente aparece
el problema de la l6gica de la identidad, como resguardo ontolégico
y/o metafisico que garantizaria un desprendimiento de la I6gica
colonial de los centros metropolitanos. Este marco interpretativo
soslaya como los efectos histoéricos y culturales en el largo plazo de
la transculturacion que, agrega Hall, “caracterizd la experiencia de la
colonizacion [...] resultaron ser irreversibles. Las diferencias entre las
culturas colonizadoras y las colonizadas, por supuesto, siguen siendo
profundas. Pero nunca han operado de una forma puramente binaria'y
sin duda no lo hacen ahora” (Ibid.).

Por su parte, como argumenta Nelly Richard, afirmar un
sitio esencial de la cultura, un espacio de alteridad incontaminado
por el centro, es un ejercicio que continda cautivo del sistema de
representacion colonial occidental; un tablero de identidades que
divide al mundo en areas geo-culturales delimitadas entre si. Esto,
dice Richard, revela un gesto doble: “el gesto colonizador de asignar
identidad segun lanorma occidentalizada de lo Mismo (la identificacion
por imposicion) y el gesto anticolonialista de re-afirmarse desde la
negacion (la identidad por oposicion)” (Richard, 1993, p. 212). Con esto,
es necesario aclarar varias cuestiones: lo poscolonial no significa un
“después de...”, sino la marca colonial que sigue presente en relatos,
archivos, transitos culturales y jerarquias epistemoldgicas en nuestro
presente (puede identificarse en lo que Anibal Quijano (2011) define
por “colonialidad del poder™); la critica poscolonial no esquiva las
jerarquias culturales trazadas desde la Conquista y la colonizacion en
Latinoamérica y el Caribe, sino, mas bien, las rastrea e intenta revelar
que en la “negociacion” entre culturas, incluso bajo severas relaciones
de poder, hay instantes de subversion y de desarticulacion critica; y
“poscolonialismo” y “posmodernidad” son apuestas diferentes que
leen de forma desigual las activas mutaciones de un sujeto subalterno
que interrumpe las coordenadas simbdlicas del sujeto centrado,
moderno y racional. Volviendo a Richard, lo poscolonial busca subvertir
no solo el trazado negativo de la figura del Otro delineada por la cultura
dominante, sino también la reinversion de ella realizada por el sujeto
colonial, bajo la cara de una contra-identidad, pues esto ultimo, en
efecto, dejaria intacto la tendencia logocéntrica de “dicotomizar el
continuum humano en los contrastes nosotros-ellos™ (Ibid.).

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

La actualidad de las hibridaciones: los
intermedios de la cultura

El logocentrismo occidental, siguiendo a Jacques Derrida (1986),
estd compuesto por una cadena de centramientos: fonocentrismo y
etnocentrismo. La historia de la escritura como extension del habla;
es decir, la version instrumental de la escritura, junto con la historia
de la ciencia logica y el disimulo metafisico del germen de la escritura,
en su acto mismo de produccion, es lo que conduce a la aparicion un
pensamiento de la huella, agrega Derrida, ubicado dentro del texto,
dentro de la escritura, transgrediendo las paralizaciones ontoldgicas
del habla. Tanto Gayatri Spivak como Homi Bhabha, ambos autores
de la critica poscolonial, se ven atraidos por la afrenta tedrica de
Derrida para evaluar como la identidad deja de ser un “objeto” eficiente
al momento de pesquisar los silencios, forclusiones y espacios
intermedios de la cultura. En Critica de la razdn poscolonial (1999) Spivak
zigzaguea criticamente las filosofias de Kant, Hegel y Marx sacando
a flote la figura del informante nativo: figura forcluida, colocada bajo
tachaduray ausencia convertida en presencia necesaria en Kant, Hegel
y Marx al momento de construir sistemas tedrico-epistemoldgicos.

Sonlahuella, los espacios en blancos, los entres, loque inquietaa
Spivak al interior de sistemas tedrico-epistemoldgicos cuyo sostén, en
muchas ocasiones, es un decurso progresivo y asuntivo del tiempo que
tieneporcostoparalizarelrendimientocriticodetodoaquellocensurado
por el Logos universaly sus categorias transparentes. Nuevamente aca
nos encontramos con el problema de las segmentaciones culturales,
como exposicion de relaciones de poder sostenidas por los textos y
por las marcas invisibles que los acompafian. La amenaza contra esto
por parte de la deconstruccion, leyendo a Spivak, es detectar en la
escritura la ambivalencia, el intersticio y la ambigledad de los signos
culturales frente a la ideologia colonial moderna; es decir, considerar
que la cancelacion absoluta de la diferencia —su alterizaciéon como
exterioridad plena en un afuera— es producto de la definicidn selectiva
de un otro irrepresentable por parte del etnocentrismo de Occidente
que, por un lado, anula la inestabilidad de las unidades verbales que
tensan las estructuras binarias del pensamiento moderno; trabajo
que la deconstruccidn busca instalar, y, por otro, que dota de estatuto
ontoldgico al lenguaje para darle un valor de “verdad”, inclusive cuando
en la escritura misma sobresalen huellas y espacios en blancos —
espacios incodificables y no catalogables— capaces de perturbar la
tranquilidad maniquea de las identidades coloniales.

Desmontar el aparato representacional del colonialismo, que se
teje no solo en el orden historico, sino también ideoldgico-discursivo,
implica, desde la critica poscolonial, que ninguna enunciacion cultural
tiene una unidad fija o preestablecida; porque los signos de la cultura
pueden ser reapropiados, traducidos e hibridizados. Esto Ultimo es

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

Esto ultimo es lo que llama la atencion de la nocion de entre-lugar de
Bhabha, cuya genealogia se puede rastrear desde la idea del entre
de Derrida, y que es retomada en la década del ‘70 en Latinoamérica
por Silviano Santiago en su El entre-lugar del discurso latinoamericano
(2002). El trayecto de los “discursos culturales”, retomando la idea
del entre-lugar como intersticio, Tercer Espacio, lugar de cruces vy
rispideces, zona de una dialéctica enrarecida y siempre suspendida,
terreno donde entran en crisis los binarismos occidentales, es el de la
desestabilizacion del sujeto colonial. Si para Derrida el entre es el lugar
a partir del cual el texto desarticula, por medio de sus operaciones
internas y presencias forcluidas, y para Santiago el entre-lugar es dable
en Latinoameérica gracias a la reconversion local de signos y mimicas
que tambalean los juegos de poder del texto europeo, en Bhabha el
entre-lugar es mas bien el espacio de la cultura donde las taxonomias
binarias se enfrentan gracias a la presencia activa de una diferencia
que se mueve de manera performatica y suplementaria.

En efecto, el entre-lugar, siendo quizas una de las claves tedricas
principales de la critica poscolonial, tiene no solo rendimientos
fecundos al momento de estudiar las estrategias de subversion de una
diferencia que descodifica los pilares epistemoldgicos del discurso
colonial, sino también cristaliza una estrategia que, al interceptar las
reglas de representacion del colonialismo moderno, abre procesos
de significacion encallados en nuevos pasajes culturales, abiertos
entre lo local y lo global, que desnudan los efectos de poder de las
narrativas histoéricas lineales que cierran y excluyen a las diferencias
poscoloniales. La apuesta de Bhabha, en efecto, es comprender de
qué forma las redenominaciones auténomas que se brinda a si misma
la otredad no comulgan con estructuras ontolégicas sostenedoras de
las asignaciones culturales modernas. De ahi que problematizando
el andlisis de Fredric Jameson acerca de la posmodernidad en el
capitalismo tardio se detectan los desplazamientos simbdlicos
bajo la estela de hiatos temporales y rescoldos culturales que no
responden a la métrica temporal y lineal de pasado y futuro. Para
Bhabha es el presente, en toda su densidad y fractura, el que abre
una intermediacion histérica imposible de acomodar en la teleologia
del capital (multinacional y translocalizado) y que varia dependiendo
de los movimientos furtivos y conflictuales entre lo local y lo global.
“La globalidad cultural es figurada en los espacios inter-medios [in-
between] o dobles marcos; su originalidad histérica marcada por una
oscuridad cognitiva; su ‘sujeto’ descentrado significado en la nerviosa
temporalidad de lo transicional o la provisionalidad emergente del
‘presente™ (Bhabha, 2002, p. 161, cursivas y comillas en el original).
En la interseccidon entre lo Uno y lo Otro se inscribe el in-between que
agrieta la distribucion temporal cronoldgica que conjura la fijeza del

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

pasado v la transitoriedad del presente. Como apunta Bhabha,
las significaciones poscoloniales de la diferencia cultural, encuentran
su agencia en unaforma de un futuro “donde el pasado no es originario,
donde el presente no es simplemente transitorio. Es, si se me permite
destacado, un futuro intersticial, que emerge entre-medio [in-between)
de las reivindicaciones del pasado y las necesidades del presente”
(2002, p. 212, cursivas en el original).

El esfuerzo por entender los mecanismos con los que cuales
el discurso colonial se revela como no-unilateral, ya que parodia,
resignifica, mimetiza y negocia con el sujeto subalterno, significa
posiblemente una teoria poscolonial de la hibridacion que, de la mano
de Bhabha, y de Robert J.C. Young (2014), se distancia de la hibridacion
como es reflexionada por Néstor Garcia Canclini (1989) y otros autores
de los Estudios Culturales Latinoamericanos (Sarlo, 1994; Martin
Babero, 1987; Richard, 1994). Esto ultimo insinla algunas distancias
y omisiones que afectan a la critica poscolonial en Latinoamérica y
el Caribe. Resulta acertado afirmar que Garcia Canclini comprende
que los procesos de hibridacion cultural acaecidos entre patrimonio,
artesanias, medios, ciudades y turismo vienen a disputar el sentido
de lo moderno, por Io menos como gesto a contrapelo de la version
totalitaria y homogénea de la modernidad (2008, p. 93). Empero, su
andlisis omite la dimension colonial que integra lo moderno, o, en otras
palabras, como el colonialismo es una marca necesaria que organiza
el proyecto de la modernidad occidental y los discursos civilizatorios
de occidente. De ahi que reducir el analisis de Bhabha a lo meramente
linglistico e indicar que su teoria de la hibridacion resulta inapropiada
para América Latina “porgue nuestros paises dejaron de ser colonias
hace casi dos siglos” (2008: 93) no solamente soslaya la colonialidad
que subyace aun en las hibridaciones culturales, sino también
manifiesta un andlisis cautivo de una concepcion lineal y moderna de
la historia.

Como agrega Carlos Rincén, la hibridez para Bhabha es
un momento performatico “que esta en el lugar de enunciacion
y en el destino; el Otro en el Mismo” (2000, p. 69). Esto ultimo
involucra el ejercicio activo de la otredad con una historicidad
antitética, transcultural y contramoderna dentro de operaciones
tedrico-discursivas instituidas por colonizacién, pero mantenidas
y metamorfoseadas por una colonialidad que no puede esquivar
los pliegues subversivos y abiertos de la hibridacion como forma de
traduccion cultural.

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

La transculturaciony la "doble
inscripcion” de la diferencia

Bajo lo anterior, se comprende que el énfasis de los trabajos de
Bhabha en el ethos trasnacional de las hibridaciones protagonizadas
por didsporas y migraciones no soslaya el hecho, mas bien lo confirma,
de que en los cruces culturales, y en las transgresiones simbolicas
subalternas que perturban la autoridad discursiva de la modernidad, se
dinamizan subjetivaciones coloniales y luchas de poder y autoridad. No
solo Hall en ;Cuédndo fue lo “postcolonial”? es enfatico en indicar que los
efectos histéricos y culturales de la transculturacion que caracteriza
la experiencia colonial resultan irreversibles, sino también, y mucho
antes de la critica poscolonial, es Fernando Ortiz en Contrapunteo
cubano del tabaco y del azucar el que insinda una “doble articulacion”
que relativiza, mediante la reapropiacion y la resignificacion cultural,
los procesos de aculturacion instalados durante la conquista en
Latinoamérica y el Caribe. Dice Fernando Cornil que “el analisis que
hace Ortiz de la compleja articulacion de fuerzas estabilizadoras y
desestabilizadoras a lo largo de la historia de Cuba pone en tela de
juicio las creencias prevalecientes sobre la existencia de territorios
estancos de ‘lo moderno’ y ‘lo premoderno’ y desmitifica ciertas
pretensiones de la modernidad misma”, para después agregar que,
“la]lsumo el texto como una invitacion a interrogar los presupuestos
tanto de la modernidad como de la posmodernidad. Ortiz muestra
que la constitucion del mundo moderno trajo consigo el choque vy
la desarticulacion de pueblos vy civilizaciones vy, al mismo tiempo, la
produccion de imdgenes de culturas integradas, identidades estancas
y progreso inexorable” (Coronil, 2000, p. 363). La transculturacion
propuesta por Ortiz exhibe, entonces, la materia hibrida de las culturay
también cdmo la cultura, incluso subvirtiendo las jerarquias hormadas
de Occidente, condensa impurezas irresolubles; o como, indica en
otro trabajo Ortiz, hacen de los cruces un ajiaco:

Sedice confrecuencia que América, todala América, es uncrisol,
un meeting pot. Acaso sea buena esta metéfora para la América
que tiene fundaciones metalurgicas, donde el simil puede ser
comprendido hasta por el vulgo. Pero los americanos del Caribe
podemos emplear una semblanza mas apropiada. Para nosotros
América, toda América, es un ajiaco. [...] hay mixturas, hervores,
transitoriedades, jugos y desunidades de ajiaco. Sustancias ya
fundidas y sustancias sin cocer” (Ortiz, en Valdés Garcia, 2004,
p. 50).

Transitoriedad, dice Ortiz, similar a como Bhabha entiende
los transitos intersticiales; ese acto performatico que marca la
indecibilidad final de cualquier acto de produccion de sentido que
quiebra la separacion colonial entre lo Mismo y lo Otro, entre la
mismidad vy la alteridad; es decir, que trastabilla el reparto identitario

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

de la razén moderna. Entonces, si el ajiaco ortiziano es metafora de
los intrincadisimos cruces culturales que componen a Latinoamérica
y el Caribe, el concepto de transculturacion no deja de ser significativo
para aproximarse a una critica poscolonial en nuestra region. ¢Es que
acaso se puede establecer una convergencia entre el espacio de
indeterminacion cultural del personaje de Saladin Chamcha de Los
versos satanicos de Salman Rushdie, novela que obsesiona a Bhabha,
y la intrincada “mezcla” cultural, culinaria, econdmica, histdrica vy
lingUisticadelajiaco cubanoque Ortizalzacomoemblematranscultural?
:Qué tiene de poscolonial ambas (des)localizaciones narrativas?

Como primera aproximacion a una respuesta, se puede aseverar
que dentro de las (des)localizaciones narrativas poscoloniales se revela
un problema de temporalidad. En la transculturacion y el entre-lugar 10
que se muestra es una yuxtaposicion de tiempos que no esencializan
lo “propio” ni estetizan lo “ajeno”, sino en el que las identidades, si es
que aun se puede hablar de identidad, devienen agencias variables,
multilocalizadas culturalmente, no metafisicas, y experiencias que
interrumpen toda auto-referencialidad de los modelos metropolitanos.
Notemos que los conceptos de Ortiz y de Bhabha descreen en la
representacion teleoldgica de la cultura tejida por el discurso colonial, y
optan, preferentemente, por idear estrategias categoriales que tensen
el armado taxondmico de las identidades monoliticas, mostrando un
proceso de préstamos y reelaboraciones que rompen las cadenas
de autoridad del mandato moderno-colonial, o, mejor dicho, de la
colonialidad del poder. Con esto, se abre otra interrogante: jes posible
que la transculturacion sea el despunte inicial de una critica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe?

Hablar de y desde Latinoamérica y el Caribe no necesariamente
implica una localizacion certificada por una sacralizacion ontoldgica.
Hablar de y desde Latinoamérica y el Caribe es, mas bien, socavar las
lecturas unitarias y esencialistas acerca de la cultura, para asi causar
problemas en la supuesta “autenticidad” de las representaciones
homogéneas planificadas por el etnocentrismo colonial. “Al
proceder al examen de cdmo las culturas se conforman unas a
otras contrapuntisticamente, Ortiz muestra hasta qué punto sus
fronteras estaticas y precisas son un artificio creado por relaciones
desiguales de poder” (Coronil, 2000, p. 410). Prueba del impacto de
este examen es como el neologismo transculturacion excede su origen
en el Contrapunteo de Ortiz circulando afios posteriores en diversos
registros que comparten lugar con la critica poscolonial: los trabajos
acerca de la literatura de José Maria Arguedas de Angel Rama y Mabel
Morafia, el impulso por discutir mas alla de las categorias de Occidente
propuesto por Coronil y la hermeneditica pluritopica de Walter Mignolo.

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

Aun asi, con estos relevamiento y aportes, en los que la
transculturacion aparece tanto de manera explicita como técita, y
en los que también se le da otra circulacion y actualizacion, continta
siendo un problema ubicar el germen de una teoria poscolonial en
Latinoaméricay el Caribe.

Es Mignolo quien mas se atreve a realizar una comparacion entre
algunas zonas de la critica poscolonial de Bhabha con las filosofias
Dussel y Kusch en La razén postcolonial: herencias coloniales y teorias
postcoloniales (1995), como continuacion de otros estudios suyos
dedicados a indagar las marcas semiéticas de los discursos coloniales
(1992a) y los rasgos orales-subalternos dentro de la escritura de Juan
Rulfo (1992b). Lo que resulta interesante de la propuesta de Mignolo es
la traslacion y/o traduccion latinoamericana de la nocion de “discurso
colonial” presente en Bhabha, con el objetivo de darle densidad tedrica
y local a la categoria de “semiosis colonial”. La ventaja, advertida por
Mignolo, es que “semiosis colonial” designa un proceso de interaccion
protagonizado por distintos sistemas de signos a partir de la cual se
revelan los silencios, forclusiones y fronteras organizadas en diversas
situaciones coloniales, tanto en Latinoamérica como en el Caribe;
mientras que “discurso colonial” indica un limite marcado por el énfasis
exclusivo en las producciones orales y escritas (1992a, p. 132). En
consecuencia, o poscolonial, a futuro, designa para Mignolo “un grupo
diverso de practicas tedricas que se manifiestan a raiz de las herencias
coloniales, en la interseccion de la historia moderna europea vy las
historias contramodernas coloniales” (1995a, p. 92). Con un anclaje aun
provisorio en lo que posteriormente Mignolo define como “la herida
colonial” (2001), desde el concepto ya advertido de “colonialidad del
poder” de Quijano, lo significativo de la razén poscolonial es no solo
detectar en ella un lugar de enunciacién particular —Latinoameérica y
el Caribe—, sino también entender que el espacio geo-cultural modula
de forma aguda las formas de entender, estar, conocer y evaluar los
legados coloniales que operan en el corazén de la razéon moderna.
Mignolo es cauto enindicar que lo pos de lo poscolonial no es un simple
prefijo como ocurre en la filosofia posmoderna. Muy por el contrario,
contactandose aunque sea implicitamente con la idea de Hall de lo
poscolonial como evento, la razén poscolonial intenta trazar un lugar
de enunciacion diferencial que es contrario al lugar acomodaticio de
lo posmoderno en relacion a la narrativa hegemonica de la historia
Occidental.

De esto ultimo no escapa el germen hermenedtico critico a
la razén occidental en Friedrich Nietzsche y Martin Heidegger que
detecta Gianni Vattimo, el andlisis acerca de los relatos totalizadores
fracturados por la fragmentacion posmoderna seflalados por Jean-

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

Francois Lyotard o la afirmacion de una “cultura-mundo” hiper-
mediatizada que erosiona casi de forma absoluta la idea moderna
de sujeto, segun la lectura de Gilles Lipovetsky. Recordemos que el
saber narrativo denominado “relato” cobra relevancia en el paradigma
filosdfico posmoderno de forma paralela a la afirmacion de un
“envejecimiento de la filosofia de la sospecha” (Roig, 1993, p. 106).
Dicho ejercicio no resulta menor si se piensa vinculado, por ejemplo,
no solo con el planteo particular de Lyotard, sino también con su
impacto dentro de la critica cultural y poscolonial latinoamericana,
en la cual la transculturacion se distingue como hecho, fendmeno vy
singularidad de una modernidad colonial. Asi, si el planteo de Lyotard,
por ejemplo, asume la existencia de juegos de lenguaje con cabida y
hondura durante ladecadencia del capitalismo industrial, no deja de ser
sintomatico como la dimension del lenguaje suaviza la conflictividad de
las paradojas historicas germinadas por racionalizaciones modernas
y sus estatutos del saber. “[Si] hay conflictividad ella se da, para
Lyotard, entre los ‘juegos del lenguaje’ y como el mundo forma ‘un
todo integrado’, las contradicciones que se muestran son tan sdlo
disfunciones que siempre son pasible ser refuncionalizadas™ (lbid.,
p. 109). El valor del “relato” no es que cambia con el advenimiento de
la posmodernidad, pues, al huclear un sentido de verdad planificado
por los universales modernos, se desfonda para dar paso, desde las
filosofias posmodernas, a pulsiones inconscientes y goces erdticos
eficaces al momento de pensar la relacion entre dominadores vy
dominados desde la perspectiva de Lyotard. Peroelasunto, masque un
ataque a la posmodernidad en tanto teoria occidental, consiste en ver
cuales son los posibles relevamientos de la critica poscolonial dentro
de esos legados coloniales que abundan en Latinoamérica y el Caribe,
y de qué forma se manifiestan cultural, tedrica y epistemoldgicamente
en distancia con el rasgo eurocéntrico de la perspectiva posmoderna y
la preminencia que se la da al poder del “relato”.

Aun asi Mignolo destaca que hablar de lo pos en
Latinoamérica es una invitacion al cansancio, aunque destaca que
el posoccidentalismo propuesto por Roberto Fernandez Retamar,
ideado bajo el reguero democratico de la Nuestramérica de José
Marti,esunarespuestacriticafecundafrente alamodernidad desde
los legados coloniales (2002, p. 854). Es aca donde se comienza
a estabilizar un canon en el que sus integrantes muchas veces
responden, y otras no, a los problemas de la colonialidad alertados
por el llamado giro decolonial. Nos referimos mas profundamente
a que si bien la transculturacion de Ortiz aparece brevemente
en Mignolo como una de las mas tempranas teorizaciones
latinoamericanas del entre-lugar, y escritores antillanos como
Aimé Césaire, George Lamming y Edouard Glissant son ejemplos

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

sobresalientes de “un tipo de critica y teoria postcolonial”
(1995b, p. 37), al igual que Fernandez Retamar, el rango epistemoldgico
de la critica poscolonial latinoamericana y caribefia pasa por ser
una teorizacion que, contrariando al sujeto trascendental de la
modernidad europea, es sobredeterminada por construir una
critica a la occidentalizacidn, y no por trazar una deconstruccion de
las representaciones identitarias y las delimitaciones geografico-
culturales imperiales que afectan de manera particular en nuestra
region. Esto eslo que le permite reivindicar a Mignolo un vinculo tedrico
entre Bhabha y Dussel, y el posoccidentalismo de Fernandez Retamar
que aparentemente tiene mayor anclaje de las herencias coloniales
latinoamericanas y caribefias que lo que podria ser una traduccion
tedrica mecdanica del poscolonialismo de Bhabha, Spivak y Edward
Said.

El Caribe relacional Edouard Glissanty
la actualidad de la critica poscolonial

En otros trabajos (Aguirre Aguirre, 2023) hemos analizado con
mayor profundidad el problema que subyace dentro de los trabajos
de Mignolo ladisolucion paulatina de lo posoccidental para dar paso
al pensamiento decolonial. No es el objetivo de este texto detenerse
enesto, sino soloindicar que, pese a las evidentes diferencias que se
detectanenlostrabajosdeMignolo,es sumamente notorioelanclaje
ylaapertura de estos parainstalar un campo de estudios que note la
presencia de una critica poscolonial en Latinoaméricay el Caribe. Si
Dussel o Kusch aportan categorias como la de analéctica (Dussel) o
fagocitosis (Kusch) dentro de una teoria poscolonial es una cuestion
que merece serdiscutida, pues hay severasdistanciastedricasentre
apuestas filosoficas que, en menor o mayor medida, buscan una
“autoconciencia de lo propio” (Kusch) o del “Otro” (Dussel) con una
critica poscolonial que intenta desarmar los codigos coloniales con
los cuales el “texto” occidental puede aparecer. lgualmente resulta
notorio como Mignolo comprende que en la “razon poscolonial”
habita una subversion epistémica y hermenedtica que, antes de la
aparicion formal de la teoria poscolonial de Bhabha, Spivak y Said,
desmenuzany fracturan las reglas del discurso colonial en nuestras
areas geo-culturales. Es en Posoccidentalismo: las epistemologias
fronterizas y el dilema de los estudios (latinoamericanos) de &drea
(2002) donde Mignolo habla de la posibilidad de un pensamiento
fronterizo anclado en los intersticios; un Tercer Mirado que se
ocupa de fundar una epistemologia lindera que “va mas alla de las
construcciones binarias del occidentalismo” (2002, p. 861).

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

Ahora bien, en el camino por desandar las marcas coloniales
ancladasalinterior de los discursos historico-teleoldgicos occidentales
Y, por oposicion, de las narrativas esencialistas sedimentadas en un
romanticismo local, hay otras expresiones de eso que, bien dijimos,
Mignolo llama un lugar diferencial de enunciacion. Esto no se acopla
en una especie de critica poscolonial previa a los trabajos de Bhabha
y Spivak, tampoco a un canon tedrico que alerta, desde antes, los
legados coloniales en las Américas, como expresa Mignolo, sino,
mas especificamente, son recorridos narrativos donde el espacio de
la reflexion se caracteriza por no evadir los efectos de poder y saber
de las representaciones occidentales, y, asimismo, conversa con
contextos de enunciacion locales y globales desde enfoques en los
que la cultura es un lugar que, aunque se teje de forma transnacional,
reproduce y también torciona las mecénicas simbdlicas e histéricas de
la colonialidad del poder. Con esto, es dificil endilgarles a teorizaciones
que se abren desde el Caribe el epiteto de poscolonial, pero si, con
bastante intensidad, alertan una yuxtaposicion de temporalidades
que entienden las operaciones criticas de los espacios intermedios,
o los entre-lugares, desde una escritura que sale del canon cultural y
filosdfico tradicional. Por ahora, nos detendremos brevemente en un
ejemplo: la poética filoséfica de Edouard Glissant.

Dentro de la genealogia de lo decolonial trazada por Mignolo,
y al interior de las preocupaciones de Bhabha y Spivak, Glissant
aparece de forma marginal, lo cual no se revela como un problema
inmediato, sino solo como una “ausencia” paraddjica cuando
la preocupacion principal del autor de El discurso antillano es la
Relacion (con mayuscula; es decir, como categoria) imprevisible
entre las culturas. Desde sus primeros escritos ensayisticos, en los
que se destaca El Sol de la conciencia (1954), Glissant intercepta la
geografia antillana y los procesos de aculturaciéon organizados por
el colonialismo europeo. En ningun momento dentro de la obra de
Glissant aparece el concepto de “colonialidad” ni tampoco una
critica explicita a la razéon moderna, tampoco una colaboracion
tedrica con la critica poscolonial, pero si la lucha contra las
mecanizaciones de lo que él define como el “pensamiento de
lo Uno”: pensamiento ontoldgico de las esencias culturales
diagramadas por la “colonialidad del poder”. Similar a Ortiz con
su transculturacion, en obras como la dedicada a la narrativa de
William Faulkner, Faulkner, Mississippi (2002) y en su compilaciones
de ensayos y poesia Tratado del Todo-mundo (1994) y Poética de la
Relacidn (2019), Glissant avanza insistentemente en una perspectiva
epistemoldgica que defiende la creolizacion entre culturas, donde
ya no es solo una entremezcla entre lenguas, también entre

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

experiencias, movimientos, culturas e historias multiples.

El anclaje tedrico de Glissant perfectamente se puede detectar
en distintas arterias teoricas: la ethopsiquiatria de Frantz Fanon,
la negritud de Césaire, el surrealismo de Michel Leris, la poesia
barbadense de Derek Walcott, el barroco americano del Conde de
Lautréamont, la escritura creol de Franketienne, la poética de la
unidad submarina de Kamau Brathwaite, la novela de la Américas del
boom y la estrategia del rizoma analizada por Gilles Deleuze y Félix
Guattari. Asimismo, no resulta menor que Derrida escribe su trabajo
El monolingtiismo del Otro (1996) a partir de lecturas que realiza de
la obra de Glissant. La escritura de Glissant se encuentra cruzada
por la conversacion insistente con distintos eslabones teoricos y
narrativos que vehiculizan una argumentacion estética y cultural en
la que las dicotomias imperiales parecen disolverse en el acto mismo
de la Relacion. Pero dicha disolucion no es con el fin de soslayar las
|6gicas de poder de la colonialidad, ni tampoco como parte de una la
celebracion acritica de los cruces culturales, sino, por el contrario, es
con el horizonte de revelar que la Relacidn es siempre un acto en ciernes
e imprevisible, que es, en términos poscoloniales, multilocalizado,
desde el cual imaginar un futuro radicalmente distinto desde el Caribe
sin ninguna deuda ética preestablecida axioldgicamente. Dicho de
otro modo: Glissant logra desplazar las identidades construidas bajo
las l6gicas de la autenticidad y la alteridad interceptando los juegos de
poder colonial escondidos en los vinculos jerarquicos y verticales entre
las lenguas e historias para asi afectar, desde la imprevisibilidad del
movimiento relacional, el equilibrio de la dominacion monolingte de
Occidente. Es justamente la idea de movimiento, ligada con la nocion
de Caos-mundo, lo que abre el escenario tedrico para pensar que es el
Caribe uno de los espacios principales a nivel global donde las culturas
residuales y emergentes se componen mutuamente, o, mejor dicho, se
vuelven transculturales.

Resulta posiblemente insistente indicar que la creolizacion
como es cavilada por Glissant comparte lugar con las practicas
de deslizamiento, mimica y exceso sostenidas por la diferencia
cultural a la que apela Bhabha, o con los espacios irrepresentables
bajo el mandato colonial de Occidente segun lee Spivak. De ahi
que al indagar las escrituras caribefias no intentamos homologar lo
poscolonial en el caso especifico de la escritura de Glissant, sino
de entender que la Relacion perturba el sentido establecido por las
compartimentaciones culturales de la colonialidad, incluso cuando
las zonas de sentido mas profundas de la filosofia del autor de
Tratado del Todo-mundo no nombren al problema de la “colonialidad
del poder” con esa rdbrica conceptual ni con los mismos términos

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

de la critica poscolonial. De esta forma, el esfuerzo de Mignolo por
equilibrar el tenor argumental de Glissant con el de Dussel o Quijano
en Diferencia colonial y razén postoccidental (2000), siendo un intento
de didlogo compartido, termina igualmente debilitando lo particular de
la construccion tedrica glissanteana al momento de pensar coOmo se
oxigena una critica poscolonial en Latinoamérica y el Caribe dentro de
los espacios de la cultura, la filosofia contemporanea y la Historia de
las Ideas.

Nos referimos a que toda préactica anti-monotdpica, no
monolingle, o multilingle, como se lee en El discurso antillano lleva
la marca de una huella que deviene negatividad cultural capaz de
yuxtaponer tiempos y antagonismos mostrando que la comparacion
discursiva muchas veces clausura la posibilidad de interrumpir las
estabilidades conceptuales. Es, por eso, un ejercicio forzado enquistar
a Glissant dentro de la llamada razén posoccidental porque aun
cuando es cierto que la Relacion solo alerta una economia cadtica del
movimiento que se da entre distintos entramados estéticos, historicos
y temporales, también introduce un cambio sustancial y una relectura
en las teorias de la transculturacion y la hibridacion, ya que implica una
reorientacion de la mirada que se posa sobre la fuerza sensible del
paisaje y el pasaje caribefio, y no exclusivamente sobre los érdenes
discursivos de lo decolonial.

Recordemos que Glissant esquiva la oposicion dialéctica entre
identidad y diferencia para analizar la variacion dialégica de toda
identidad que no se ancla en una identificacion esencialista. Y esto
tiene una marca, un rescoldo epistemoldgico, un cambio de términos,
porque, como dice Glissant L’Intention poétique, la Relacién consiste
en reflexionar un intercambio prospectivo y en ciernes, cuyo decurso
poético tiene por antesala “la obligacion de cambiarnos a nosotros
mismos —sin intercambiarnos— con el otro” (1969, p. 43, nuestra
traduccion). Abrirse al Otro no implica la colaboracion acritica con los
paradigmas tedricos occidentales, como tampoco es una reversion
subalternista de la produccién metropolitana. Es una politica critica
que comprende que el juego entre lenguas y textos, es un entramado
entre historias y culturas en el que, si bien algunas lenguas y textos
tienen una genealogia eurocéntrica, ninguna, incluso aquellas surgidas
en Latinoamérica y el Caribe, pueden o deben postularse como
un absoluto desde las curiosas ontologias de Occidente. El gesto
poscolonial en la Relacion de Glissant es, justamente, interrumpir la
inteleccion lexical transparente del pensamiento del “ser”, no sin antes
postular que la extension global de la Relacion, en su anatomia barroca,
mas que crear una transformacion radical de lo real, muestra las
vestiduras imprevisibles de las culturas latinoamericanas y caribefias

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

que habitan un espacio transnhacional sin erosionar su localizacion
singular.

De ahi que Glissant afirma que la Relacion es “un conjunto
estimable de propiedades™; o un intento por “tratar a los ‘valores’ ya no
comoreferencia absoluta, sinocomo modos actuantes” (2010, p. 27).Un
trayecto que pretende atravesarla historia cultural caribefiadetectando
sus injertos y trasplantes no como simple metafora de cruces y re-
cruces, sino, mas bien, en la forma de pulsiones e impulsos que se
encaminan, por un lado, contra las gramaticas de lo Uno —Occidente y
sus sistemas transparentes—y, por otro, a contrapelo de las demandas
por un retorno a la esencia o al origen perdido. Se trata, en la clave de
Glissant, de contraponerle a las generalizaciones universales y a las
sublimaciones coloniales del sujeto racional moderno la emergencia
de fragmentos multilingles, en los que el deseo de un universo-otro
movil, relacional, descentrado e inagotablemente caribefio desarticule
las compartimentaciones geo-culturales de Occidente que continda
operando bajo légicas de poder y saber dentro de la colonialidad.

En estos asuntos, detectamos que el trabajo de Bhabha acerca
de la obra de Walcott, Los mundos intersticiales de Derek Walcott y el
trabajo de la significacion, puede resultar fructifero para comprender
lo poscolonial en Glissant, mas que para afirmar que Glissant es un
tedrico poscolonial. Bhabha indica que hay un elemento de la critica
poscolonial que la caracteriza frente a otras teorias contemporaneas:
“La cultura entendida como estrategia de supervivencia es tanto
transnacional como traduccional” (2013, p. 111, cursivas en el original).
Es transnacional porque, agrega Bhabha, los discursos poscoloniales
tienen sus raices en historias especificas de desplazamiento cultural,
y es traduccional, ya que la cultura en el marco de las historias
de desplazamiento y migracién, involucra un proceso siempre
ambivalente de traduccion, que desnaturaliza los sistemas de valores
tradicionales de la modernidad. En este egjercicio, Walcott contrapone
al tiempo unilineal de la colonialidad, un tiempo histérico diferente
que consigue entrever el sistema esclavista del Caribe. Los limites
espaciales dentro de la practica poscolonial se superponen, se colocan
unos sobre otros, para alertar una dislocacion del decurso lineal del
tiempo moderno y dar cuenta cdmo en los textos la diferencia cultural
instituye un tiempo disyuntivo a partir del cual se abre un entre-lugar;
un tiempo suspendido y fecundo en el que los “signos” hegemadnicos
de la cultura entran en tension permanente. jNo es acaso esto lo que
pasa en Glissant cuando la Relacion proyecta una huella de historias 'y
lenguas que se superponen en un presente cadtico para asi proyectar
un futuro otro de agenciamientos culturales imprevisibles? ;No es
acaso lo disyuntivo indicado por Bhabha esa “carne” del pensamiento

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

archipelagico que para Glissant se abre en el Caribe, y que
camina a contrapelo del pensamiento continental de sistemas?

El intento sostenido que en Argentina hacemos con Alejandro
De Oto por establecer vinculos tedricos entre Glissant, Fanon, Césaire
y otros/as autores/as caribefios, con espacios de discusion acerca
de los procesos de subjetivacion colonial, en didlogo permanente con
los aportes de la teoria poscolonial resulta, hasta ahora, un trabajo
en ciernes, fecundo y heuristico que busca discutir problemas vy
escenarios colindantes a los detectados no solo por Bhabha, Spivak o
Said al momento de analizar el ethocentrismo de Occidente, y también
por escrituras caribefias que insisten en pensar los procesos de
reificacion cultural y control colonial que son actuales al interior de las
diferentes mutaciones contemporaneas de la colonialidad. Es posible
que estos sen algunos gérmenes actuales de una critica poscolonial
en Latinoamérica y el Caribe que, por ahora, intenta reflexionar las
ambivalencias de las culturas residuales y emergentes dentro de eso
que por afios llamamos “colonialidad del poder”. Sin deudas retdéricas ni
estabilidades conceptuales, entendemos que los trabajos de Glissant,
Fanon, Césaire son parte de ese escenario traduccional de la cultura
que, con menos o mayor logro, ponen en cuestion los compartimientos
representacionales a los que estamos acostumbrados, desde una
comprension de lo poscolonial como evento y acontecimiento, para
asiimaginar un presente lleno de devenires y pleno de singularidades.

Referencias

Aguirre Aguirre, C. (2024). Desarticulacion (im)productiva:
Walter Mignoloy la Teoria critica. Cuyo. Anuario de filosofia argentina
y americana, 44, 161-195.

Aguirre Aguirre, C. (2024). La Teoria critica en los fermentos
decoloniales. En N. Schulz (Ed.), Negacion y utopia. Reflexiones
Latinoamericanas sobre la Teoria Critica (123-140). San José: DAAD -
Escuela de Lenguas Modernas, Universidad Nacional de Costa Rica.

Bhabha, H. (2002). El lugar de la cultura. Buenos Aires:
Manantial.

Bhabha, H. (2013). Nuevas minorias, nuevos derechos: Notas
sobre cosmopolitismos verndculos. Buenos Aires: Siglo XXI.

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

Coronil, F. (2010). La politica de la teoria: El contrapunteo cubano
de la transculturacion. En L. Weinberg (Coord.), Estrategias del pensar:
ensayoy prosadeideas en América Latina Siglo XX (pp. 357-428). México:
UNAM, Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe.

Derrida. J. (1986). De la gramatologia. México D.F.: Siglo XXI.
Eagleton, T. (2017). Cultura. Madrid: Taurus.

Garcia Canclini, N. (1989). Culturas hibridas. Estrategias para
entrar y salir de la modernidad. México: Grijalbo.

Garcia Canclini, N. (2008). Debate sobre la hibridacion. En N.
Richard (Ed.), Debates criticos en América Latina Il: 36 Nimeros de La
Revista de Critica Cultural (1990.2010) (pp. 89-102). Santiago: Editorial
Cuarto Propio, Universidad ARCIS.

Glissant, E. (2017). Poética de la relacion. Bernal: Universidad
Nacional de Quilmes.

Glissant, E. (1969). L’Intention poétique. Editions du Seuil. Paris:
Editions du Seuil.

Glissant, E. (2006). Tratado del Todo-Mundo. Barcelona: EICobre
Ediciones.

Glissant, E. (2010). El discurso antillano. La Habana: Fondo Editorial
Casa de las Américas.

Grlner, E. (2009). Prologo. Sobre el estado-bifurcacion y otras
perplejidades dialogantes. En J. Butler y G. Spivak, ;Quién le canta al
estado-nacion?: lenguaje, politica, pertenencia (pp. 13-4). Buenos Aires:
Paidos.

Hall, S. (20M). La cultura y el poder. Buenos Aires: Amorrortu.

Hall, S. (2008). ;Cuando fue lo poscolonial? Pensar el limite. En S.
Mezzadra (Comp.), Estudios Poscoloniales. Ensayos fundamentales (pp.
121-144). Madrid: Traficantes de Suefios.

Mignolo, W. (1992). Escribir la oralidad: la obra de Juan Rulfo en el
contexto de las literaturas del “Tercer mundo”. En, Juan Rulfo. Toda la
obra (pp. 429-445), Madrid: Coleccion Archivos.

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Espacios posibles: la critica poscolonial
en Latinoaméricay el Caribe

Mignolo, W. (1995a). La razdn postcolonial: Herencias coloniales
y teorias postcoloniales. CELEHIS: Revista del Centro de Letras
Hispanoamericanas, (4-5), 265-290.

Mignolo, W. (1995b).  Occidentalizacién, imperialismo,
globalizacidn: herencias coloniales y teorias postcoloniales. Revista
Iberoamericana, 61, 170, 847-864.

Mignolo, W. (1996). Posoccidentalismo: las epistemologias
fronterizas y el dilema de los estudios (latinoamericanos) de area.
Revista Iberoamericana, 62, 176, 847-864.

Mignolo, W. (2000). Diferencia colonial y razén postoccidental.
En. S. Castro-Gomez (Ed.), La reestructuracion de las ciencias sociales
en América Latina (3-28). Bogota: Universidad Javeriana.

Ortiz, F. (1987). Contrapunteo cubano del tabaco y del azucar.
Caracas: Ayacucho

Pratt, M. L. (2010). Ojos imperiales. Literatura de viajes y
transculturacion. México: Fondo de Cultura Econdmica.

Quijano, Anibal (2011). Colonialidad del poder, eurocentrismo
y América Latina. En E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber:
eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp.
219-264). Buenos Aires: CLACSO.

Richard, N. (1993). Alteridad y descentramientos culturales.
Revista Chilena de Literatura, 42, 209-215.

Richard, N. (1996). Latinoameérica y la posmodernidad. Escritos,
13-14, 271-280.

Rincon, C. (2000). Metéaforas y estudios culturales. En M. Morafia
(Ed.), Nuevas perspectivas desde/sobre América Latina: El desafio de los
estudios culturales pp. 57-72, Santiago: Editorial Cuarto Propio.

Roig, A. (1993). ;Qué hacer conlos relatos, la mafiana, la sospecha
y la historia? Respuestas a los posmodernos. En Rostro y Filosofia de
Ameérica Latina. (pp. 105-129). Mendoza: EDIUNC.

Santiago, S. (2018). El entre-lugar del discurso latinoamericano.
EnUnaliteraturaenlostropicos. Ensayos escogidos (pp. 61-82). Adrogué:
Ediciones La Cebra.

Instituto Tecnoldgico de Costa Rica




Carlos Aguirre Aguirre

Sarlo, B. (1994). Escenas de la vida posmoderna. Ariel.

Williams, R. (2009). Marxismo vy literatura. Buenos Aires: Las
Cuarenta.

TRAMA | Vol 14, (1) | ENERO - JUNIO, 2025 | DOI: https://doi.org/10.18845/tramarcsh.v14i1.8294




